
rev|Psi

Re
vis

ta
 d

e P
sic

ol
og

ía,
 2

4(
2)

, 2
–2

0 
| 2

02
5 

| IS
SN

 2
42

2-
57

2X
ht

tp
s:/

/d
oi

.o
rg

/1
0.

24
21

5/
24

22
57

2X
e1

93

https://revistas.unlp.edu.ar/revpsi
Revista de Psicología es una publicación de la Facultad de Psicología (Universidad Nacional de La Plata, Argentina)

Artículo de investigación

1Instituto de Psicología Paranormal (Argentina)

*Correspondencia: rapp_ale@fibertel.com.ar

Espiritistas y primeros psicólogos 
en la disputa por los médiums en 
las universidades argentinas

Alejandro Parra1*

Recibido: 15 may. 2024 | 1ra decisión: 20 ago. 2025 | Aceptado: 31 dic. 2025 | Publicado: 31 dic. 2025



Re
vis

ta
 d

e P
sic

ol
og

ía,
 2

4(
2)

, 2
–2

0 
| 2

02
5 

| IS
SN

 2
42

2-
57

2X
ht

tp
s:/

/d
oi

.o
rg

/1
0.

24
21

5/
24

22
57

2X
e1

93

Psicólogos y espiritistas 1920-1940
Parra

3

rev|Psi

Resumen
Entre 1920 y 1940, un número de físicos, biólogos, filósofos, médicos y neurólogos –incluso 
los emergentes “psicólogos”– comenzaron a mostrar interés en el estudio de los médiums 
como una curiosidad en sus respectivos campos científicos. Figuras representativas pero 
antagónicas en ideas y teorías, como Ravagnan, Fernández y Efrón, tuvieron interés en el 
análisis estadístico de las pruebas con médiums. El biólogo Del Ponte llevó a tres médiums 
a sus clases en la Universidad de Buenos Aires para una exhibición y práctica ante docentes 
y estudiantes. Además, filósofos alemanes y franceses, como Driesch, Dessoir y Moutier 
expusieron sobre el problema del “ocultismo científico” en las Universidades de Buenos 
Aires y Córdoba y Mouchet creó el Departamento de Psicología Paranormal en el Instituto 
de Psicología de la Universidad de Buenos Aires.

Palabras clave: médium, espiritismo experimental, Henri Bergson, psicología paranormal.

Espíritas e primeiros psicólogos na disputa pelos médiuns nas 
universidades argentinas
Resumo: Entre 1920 e 1940, vários físicos, biólogos, filósofos, médicos e neurologistas –até 
mesmo os emergentes “psicólogos”– começaram a mostrar interesse pelo estudo dos 
médiuns como parte de uma curiosidade nas suas respectivas áreas científicas. Figuras 
representativas mas antagônicas em ideias e teorias, como Ravagnan, Fernández e Efrón, 
interessaram-se pela análise estatística de testes com médiuns. O biólogo Del Ponte levou 
três médiuns às suas aulas na Universidade de Buenos Aires para uma exposição e prática 
diante de professores e alunos. Além disso, filósofos alemães e franceses, como Driesch, 
Dessoir e Moutier, falaram sobre o problema do “ocultismo científico” nas Universidades de 
Buenos Aires e Córdoba, e Mouchet criou o Departamento de Psicologia Paranormal no 
Instituto de Psicologia da Universidade de Buenos Aires.

Palavras-chave: médium, espiritismo experimental, Henri Bergson, psicologia paranormal.

Spiritists and first psychologists in the dispute over mediums in Argen-
tine universities
Abstract: Between 1920 and 1940, a number of physicists, biologists, philosophers, doctors 
and neurologists –even the emerging “psychologists”– began to show interest in the study 
of mediums as part of a curiosity in their respective scientific fields. Representative but 
antagonistic figures in ideas and theories, such as Ravagnan, Fernández and Efrón, were 
interested in the statistical analysis of tests with mediums. The biologist Eduardo Del Ponte 
took three mediums to his classes at the University of Buenos Aires for an exhibition and 
practice for teachers and students. In addition, German and French philosophers, such as 
Driesch, Max Dessoir and Moutier, spoke about the problem of “scientific occultism” at the 
Universities of Buenos Aires and Córdoba, and Mouchet created the Department of Para-
Normal Psychology at the Institute of Psychology of the University of Buenos Aires.

Keywords: medium, experimental spiritism, Henri Bergson, paranormal psychology.



Re
vis

ta
 d

e P
sic

ol
og

ía,
 2

4(
2)

, 2
–2

0 
| 2

02
5 

| IS
SN

 2
42

2-
57

2X
ht

tp
s:/

/d
oi

.o
rg

/1
0.

24
21

5/
24

22
57

2X
e1

93

Psicólogos y espiritistas 1920-1940
Parra

4

rev|Psi

El objetivo de este estudio es examinar el interés por evaluar las capacidades de los 
médiums en un contexto académico así como le intento de inclusión del campo de 
la “psicología paranormal” como campo válido para la incipiente psicología de los 
años treinta, que comienza a resultar de interés para los filósofos y las invitaciones 
a exponer por parte de académicos europeos que estudiaban el espiritismo de su 
época (como Hans Driesch, Francois Moutier y Max Dessoir). Este interés emerge 
en un contexto de disputas entre espiritistas y alienistas a partir de la década del 
veinte hasta fines de los años cuarenta, examinando las controversias bajo la 
advertencia de que podían degenerar en cuadros de una enfermedad conocida 
como “delirio espirita” o “delirio de incorporación”.

¿De qué manera los espiritistas argentinos buscaron el abrigo de la naciente 
psicología para aspirar a convertirse en una ciencia reconocida? ¿Qué corrientes 
filosóficas predominaban en el ámbito académico que contribuyeron a generar tales 
debates? Las fuentes que examinaron la historia del espiritismo argentino entre 
fines del siglo XIX hasta los años sesenta, también representan distintas 
interpretaciones de las tensiones, persecuciones y restricciones que 
experimentaron los espiritistas durante su beligerancias con la Iglesia (Bianchi, 
1992), los intelectuales, científicos y médicos (Parra, 2025) y las criticas anti-
esotéricas (Bubello, 2010), focalizado principalmente en fuentes primarias 
provenientes de la propia prensa espírita, artículos médicos y la prensa en general 
(Quereilhac, 2016), como así también fuentes secundarias provenientes de estudios 
previos que, en forma meramente descriptiva y cronológica, pusieron en contexto 
las discusiones y controversias en torno a disciplinas tales como el magnetismo/
mesmerismo y la hipnosis, (Vallejo, 2019) y el esoterismo occidental (Bubello, 2010).

Espiritismo y alienismo
A inicios de los años veinte, el espiritismo argentino fue el gran “campo de batalla” 
para una psiquiatría que instó a producir nuevas normas para las creencias 
religiosas. Ciertas ideologías de la psiquiatría sobre las prácticas mediumnidad 
operaron tanto sobre el discurso reduccionista como sobre su uso en la 
construcción del conocimiento psiquiátrico (Le Maléfan, Evrard y Alvarado, 2013).

Aspectos destacados del trabajo
• Filósofos argentinos debatieron la legitimidad por estudiar las prácticas 

mediúmnicas del espiritismo.

• Científicos franceses y alemanes que visitaron Argentina contagiaron un 
entusiasmo por el “ocultismo científico”.

• El Instituto de Psicología incorporó un Departamento de Psicología Paranormal en 
la Universidad de Buenos Aires.

• Teorizaciones sobre la mediumnidad contribuyeron al desarrollo de aspectos de la 
psiquiatría y la psicología.



Re
vis

ta
 d

e P
sic

ol
og

ía,
 2

4(
2)

, 2
–2

0 
| 2

02
5 

| IS
SN

 2
42

2-
57

2X
ht

tp
s:/

/d
oi

.o
rg

/1
0.

24
21

5/
24

22
57

2X
e1

93

Psicólogos y espiritistas 1920-1940
Parra

5

rev|Psi

Los alienistas ofrecieron una variedad de nuevas categorías nosológicas cuando era 
necesario justificar el tratamiento de personas involucradas con el espiritismo, de 
modo que los médiums particularmente constituyeron una forma de devoción o de 
religiosidad excesiva (antiguamente llamada “monomanía religiosa”), que se 
correspondía con síntomas de degeneración. Los médiums eran personas 
desajustadas que tenían una predisposición hereditaria a los trastornos mentales, 
de modo que una familia compuesta por espiritistas –sobre todo inmigrantes 
europeos – era vista como un doble riesgo potencial de degeneración. El hecho de 
que adoptaran la doctrina de Kardec u otras formas de misticismo no importaba, ya 
que era solo un aspecto secundario que operaba dentro de este desequilibrio. Esta 
“ola de delirios” tenía un vínculo directo con el espiritismo en su forma y contenido, 
conocido como delirio espiritista, para el que los alienistas asignaron un lugar en la 
nosografía en función de las convicciones y paradojas que suscitaban estos delirios, 
cuestionando la relación entre la patología y la creencia.

El positivismo francés, una ideología caracterizada por ideales de modernidad, 
orden, progreso y racionalidad, alentó a aquellos psiquiatras que tenían la 
intención de colaborar para crear una nación próspera, moderna y saludable. Por 
ejemplo, uno de los alienistas más influyentes en la psiquiatría francesa fue Joseph 
Lévy-Valensi (1879-1943), que examinó el así llamado síndrome de “desposesión” 
como parte del síndrome de automatismo mental, es decir, la impresión de no 
pertenecerse a sí mismo (que caracterizaba al comportamiento de la incorporación 
mediúmnica). Este síndrome tuvo una considerable influencia en la neurología del 
delirio (Lévy-Valensi, 1910, 1927, 1930; Lévy-Valensi y Génil-Perrin, 1912).

Lévy-Valensi estaba convencido de que las prácticas mediúmnicas se 
caracterizaban por tres rasgos fundamentales: 1) la morbilidad, esto es, que el 
médium experimentaba un contagio propiciado por el entorno social y una 
doctrina que fomentaba el delirio; 2) que, a su vez, las personas sujetas a delirio 
están predispuestas y, por esta causa, 3) el delirio es esencialmente alucinatorio. Los 
alienistas retrataron tres tipos de alucinaciones que dieron su sello distintivo al 
síndrome en la medida que se vinculaba con el espiritismo: las alucinaciones 
auditivas y verbales (las verbalizaciones del médium o el espíritu que habla por la 
boca del médium), las alucinaciones gráficas (la escritura automática) y la 
sensación de levitación del cuerpo o de los objetos (por ejemplo, las narrativas de 
“viajes astrales” y el recuerdo de encarnaciones pasadas, que eran consideradas 
signos de delirio onírico). Además, los médiums eran “sujeto de delirio” porque 
funcionaban de manera automática, o sea, sus ejecuciones ocurrían por fuera de la 
voluntad, con la apariencia de una escisión o división de su personalidad, una 
especie de cortocircuito de las funciones mentales inferiores. Esta idea ya estaba 
presente entre los principales neurólogos de fines de siglo XIX, como Pierre Janet 
y Joseph Grasset (1904).

Fuertemente inspirado por los escritos de Lévy-Valensi, el psiquiatra y alienista 
Fernando Gorriti (1876-1970), considerado un pionero en la introducción del 
psicoanálisis en la Argentina y miembro de la Sociedad Psicoanalítica de Francia, 
mostró gran interés por el espiritismo. Gorriti solía visitar a varias sociedades 
porteñas, como Luz del Porvenir, entre otras y sus ideas conectaban tanto la 
mediumnidad desde una perspectiva disfuncional, como su interés por el estudio 



Re
vis

ta
 d

e P
sic

ol
og

ía,
 2

4(
2)

, 2
–2

0 
| 2

02
5 

| IS
SN

 2
42

2-
57

2X
ht

tp
s:/

/d
oi

.o
rg

/1
0.

24
21

5/
24

22
57

2X
e1

93

Psicólogos y espiritistas 1920-1940
Parra

6

rev|Psi

de la investigación psíquica británica o metapsíquica francesa por el que acuñó la 
expresión estado parapsiquiátrico (Gorriti, 1937).

Los higienistas consideraban como una degeneración o un “desvío” la promoción 
de prácticas que combinaban su fe con el positivismo científico. Gorriti destinó sus 
críticas a tales prácticas advirtiendo que podían degenerar en cuadros de una 
enfermedad conocida como “delirio espirita” o “delirio de incorporación”. Junto a 
Gonzalo Bosch, Gorriti buscaba neutralizar la expansión del espiritismo así como 
establecer criterios para el diagnóstico de la mediumnidad. Los espiritistas a su vez 
evitaban y condenaban la inevitable asociación con las prácticas curanderiles, lo 
cual indujo a las autoridades policiales a perseguir y encarcelar a aquellos que 
infringían las normas del ejercicio médico no autorizado conocido como “ejercicio 
ilegal de la medicina” (Parra, 2024).

Abordajes pioneros de Fernández y Efrón
Este modelo patologizado del desempeño de los médiums, contrastaba con la labor 
conducida por José S. Fernández (1893-1967), un joven ingeniero converso al 
espiritismo con interés en el análisis estadístico de las pruebas de percepción 
extrasensorial, que buscaba replicar los hallazgos de Rhine en los Estados Unidos 
en los años treinta (Fernández, 1963) y combinaba su dedicación a la física y las 
matemáticas con el espiritismo experimental, poniendo a prueba a médiums de las 
sociedades kardecistas.

Fernández era un ingeniero civil que admiraba al astrónomo francés Flammarion 
(1842-1925), una figura respetada tanto en el espiritismo como en la naciente 
astronomía popular. Inicialmente escéptico, Fernández sostenía que era impensable 
la espiritualidad por fuera de la religión católica a la que pertenecía, de modo que 
toda adhesión a tales creencias resultaba un absurdo disparate sin base científica 
alguna. Sin embargo, en 1921, tuvo una singular experiencia inaugural cuando 
desafió a Frin (1884-1971), un curandero de Villa Domínico, al sur de la provincia 
de Buenos Aires, famoso por sus diagnósticos y presuntos éxitos curativos, cuyo 
modus operandi consistía en escribir el nombre del enfermo en un billete para 
obtener a vuelta de correo los detalles de la enfermedad que lo aquejaba junto a un 
puñado de yuyos. Con el propósito de desenmascararlo, Fernández escribió los 
nombres de dos de sus colegas para un diagnóstico que resultó, para su perplejidad, 
sorprendentemente exacto. Esta sola experiencia –en palabras de la socióloga de la 
religión Hervieu-Léger (1999/2004) – bastó para conducir a Fernández desde el 
positivismo hacia el espiritualismo por vía de una narrativa de conversión a favor 
del espiritismo, al que adhirió incondicionalmente hasta su muerte. Este proceso 
ocurrió con muchos conversos espíritas que “racionalizaron” su fe (católica en su 
mayoría) mediatizándola por la conversión hacia la doctrina kardecista.

Invitado por Manio Rinaldini (1887-1961), un líder representativo del espiritismo 
argentino de principios de siglo, Fernández integró las filas de Constancia, la más 
letrada sociedad espiritista porteña por entonces, que cultivaba el estilo típico de 
las sesiones mediúmnicas del kardecismo. Rinaldini, que provenía de una familia de 
espiritistas, comenzó en la sociedad espiritista Constancia, pero –separado por 
diferencias ideológicas – creó el Círculo Psyke de Estudios Filosóficos y 
Metapsíquicos, luego Círculo Psykesophia, en 1925. Su interés por el espiritismo – 



Re
vis

ta
 d

e P
sic

ol
og

ía,
 2

4(
2)

, 2
–2

0 
| 2

02
5 

| IS
SN

 2
42

2-
57

2X
ht

tp
s:/

/d
oi

.o
rg

/1
0.

24
21

5/
24

22
57

2X
e1

93

Psicólogos y espiritistas 1920-1940
Parra

7

rev|Psi

un culto considerado “desviado” para un profesional de cuna católica – se mantenía 
bajo una discreta seducción, complementada por su rol como docente universitario. 
Se trata de un caso singular de un converso espiritista que lograba hacer coexistir 
su vida personal y profesional con una tradición de intereses en los márgenes de la 
ciencia, carente de valoración social, cuya sola adhesión era vista como una inútil 
pérdida de tiempo. Pero hacia fines de 1930 examinó los estudios del médico francés 
Osty mediante el empleo de células fotoeléctricas con el médium austríaco 
Schneider en París, acerca de lo cual escribió un breve ensayo. Esta técnica servía 
para percibir las “radiaciones” emitidas directamente por el médium, señales 
luminosas o sonoras (Fernández, 1932; Fernández, 1934).

Aunque médiums de este estilo eran con frecuencia examinados por los 
investigadores psíquicos franceses y alemanes nucleados en el Instituto 
Metapsíquico Internacional, Fernández, por su parte, condujo un estilo de estudio 
espírita basado en la mediumnidad “vidente,” que consistía en describir a una 
persona –viva o muerta– proporcionando solamente su nombre y el vínculo o 
parentesco con el consultante, a veces empleando un objeto “testigo” (como una 
prenda personal o un objeto de uso frecuente –por ejemplo, peine, billetera, etc.–, 
aunque el modo más común era el empleo de una fotografía). Esto fue conocido 
bajo el nombre de “psicometría”, práctica adoptada por los espiritistas a posteriori. 
Si bien la psicometría no era comúnmente practicada por médiums sino por otras 
personas por fuera de los círculos espiritistas, dada sus implicancias para el éxito 
de la mediumnidad, los así llamados médiums “metágnomos” también empleaban 
objetos o fotos del difunto para la comunicación espiritual. En el espiritismo 
francés se adoptó rápidamente este procedimiento con propósitos experimentales 
(en inglés, token object effect), asumiendo que el objeto era un “detonante” para la 
comunicación espiritual.

Los “experimentalistas” pretendían poner a prueba la mediumnidad mediante un 
protocolo, con un doble propósito: por un lado, determinar la identificación del 
presunto agente desencarnado, y, por otro, discriminar indicadores de insania para 
validar a los médiums a quienes se estudiaba. De 1937 a 1939, se llevaron a cabo un 
total de catorce sesiones con varias de las médiums de la sociedad Constancia, una 
de las más antiguas sociedades espíritas argentinas, fundada en 1877. Estas sesiones 
fueron conducidas por Rinaldini y grabadas taquigráficamente por Herosa, otro 
miembro del círculo y activo espírita. Rinaldini, que ponía énfasis en un espiritismo 
más experimental que religioso, apadrinaba a Fernández en la ejecución de estos 
ensayos (Fernández, 1936). Rinaldini estaba rodeado de médiums entre los 
miembros de su propia familia: su esposa Pepita (seudónimo de Josefina Aramburu, 
1909-1952) era una reconocida médium escribiente y su padre y hermanos también 
habían sido conspicuos integrantes de varias sociedades espiritistas a fines del siglo 
XIX. Fernández comenzó a diseñar un número de protocolos que reproducían los 
trabajos conducidos en el Instituto Metapsíquico Internacional de París con 
algunos médiums de las sociedades espiritistas argentinas. Inicialmente, estos 
ensayos tenían un típico corte “cualitativo”, esto es, basado en la clasificación y 
análisis de las afirmaciones de los médiums con el propósito de encontrar patrones 
comunes de sus declaraciones en trance.



Re
vis

ta
 d

e P
sic

ol
og

ía,
 2

4(
2)

, 2
–2

0 
| 2

02
5 

| IS
SN

 2
42

2-
57

2X
ht

tp
s:/

/d
oi

.o
rg

/1
0.

24
21

5/
24

22
57

2X
e1

93

Psicólogos y espiritistas 1920-1940
Parra

8

rev|Psi

Fernández y su grupo comenzaron de una manera bastante informal, pero estos 
trabajos ganaron cierta sofisticación en la búsqueda de mejorar los protocolos. Por 
ejemplo, según él, obtuvo un registro de las variaciones electromagnéticas del 
“fluido” de los médiums, llevó a cabo un seguimiento de la remisión de cáncer en 
pacientes clínicamente diagnosticados después de la intervención de médiums 
curadores mediante “pases” (que eran atribuidos a “la acción sanadora de los 
espíritus”) (Fernández, 1933a).

Otras prácticas incluían pruebas de clarividencia o doble vista, definida como un 
tipo de “rayos X” del médium para diagnosticar enfermedades, la técnica de 
identificación espírita (un estilo de práctica que permitía diferenciar una 
personalidad “secundaria” o subconsciente de un médium de una incorporación 
espiritual) y la escritura automática o mediumnidad escribiente (donde el médium 
era capaz de escribir bajo el dictado de su “espíritu-guía”). Con el propósito de 
validar a sus médiums, varios líderes espíritas se mostraron benevolentes y 
permitieron que los médiums de sus sociedades fueran examinados “en favor de la 
verdad”, asumiendo un criterio de garantía y legitimidad entre los médiums más 
representativos de las sociedades para extinguir toda sospecha de engaño, ilusión 
o trastorno mental. De una larga lista no específica, parece que un puñado de ellos 
aprobó ciertas pruebas y ganó crédito por su performance. Finalmente, descollaron 
dos médiums para este emprendimiento: De Ricur y De Meyrelles (Fernández, 
1933a, 1933b).

A principios de los años treinta, la modalidad de estos experimentos era bastante 
doméstica en naturaleza; incluso es posible que la distinción entre médiums y 
“metágnomos” ni siquiera fuese una frontera bien definida para Fernández, a quien 
tampoco le preocupaba una discusión semántica (ver una versión abreviada de estos 
experimentos en Fernández, 1941, 1949). Además, entre estos médiums, se 
encontraban su propia esposa, María Amanda Ravagnan (1895-1967), madre de sus 
dos hijas y su cuñado, Luis María Ravagnan (1905-1986), hermano de María 
Amanda, quienes no se atribuían ninguna condición como médiums (excepto 
inicialmente el cuñado), pero mostraron cierta sensibilidad que justificaba estas 
pruebas. El cuerpo de examinadores estaba integrado por otros profesores, como el 
físico Morgado, profesor de Física en los colegios Mariano Moreno y Bernardino 
Rivadavia, o el biólogo Del Ponte (1897-1969), doctor en Ciencias Naturales y 
profesor de Biología en la Universidad de Buenos Aires, cuyos libros de texto fueron 
obligatorios durante décadas en las escuelas de enseñanza media (Bejarano, 1969).

Fernández pasó a organizar un ciclo formal de encuentros cuando, el 3 de mayo de 
1934, inició sus reuniones en el así llamado círculo espiritualista Atman, donde 
ambas médiums y los miembros de su familia cooperaron en varias de estas 
pruebas. Las sesiones comenzaban con todos los miembros tomados de sus manos. 
Después, cada médium iba verbalizando las “impresiones” que experimentaba de 
cada uno del resto de círculo. Descubrieron así que bajo un estado de trance, 
Ravagnan “había desarrollado espontáneamente una mediumnidad escribiente, con 
episodios premonitorios (…) y finalmente (…) se ha desarrollado ampliamente la 
videncia o clarividencia (…) acompañada de percepciones psicométricas notables” 
(Fernández, 1933a, p. 12). El círculo Atman también examinó las curaciones 
practicadas por la médium Meyrelles bajo la observación de un grupo de médicos, 



Re
vis

ta
 d

e P
sic

ol
og

ía,
 2

4(
2)

, 2
–2

0 
| 2

02
5 

| IS
SN

 2
42

2-
57

2X
ht

tp
s:/

/d
oi

.o
rg

/1
0.

24
21

5/
24

22
57

2X
e1

93

Psicólogos y espiritistas 1920-1940
Parra

9

rev|Psi

quienes efectuaron ensayos exploratorios de curación a distancia que –según 
Fernández– “dieron resultaron altamente significativos.” (Fernández, 1933a, p. 12).

Impresionado por estas reuniones, los días 26 y 30 de octubre de 1933, el profesor 
Del Ponte decidió llevar a ambas médiums y al doctor Ravagnan a dos de sus clases 
de Biología en la Universidad para una exhibición y práctica entre docentes y 
estudiantes. Ante alumnos, profesores, autoridades y algunos de los miembros del 
círculo Atman, Del Ponte “presentó fenómenos de clarividencia pragmática 
[práctica donde el médium verbaliza sus impresiones o “lecturas” mediante un 
objeto como testigo] con el Dr. LMR [Luis María Ravagnan], actuando la dotada 
Ofelia G. de Ricur” (Fernández, 1933c, p. 814). Por cierto, era la primera vez que tres 
médiums se presentaban con estatus de objeto de investigación en una universidad, 
de modo que Del Ponte se animó a incluir como asignatura la Fenomenología 
Supranormal en el cuarto año de la carrera de Biología de la Facultad de Ciencias 
Exactas y Naturales. Fernández advierte que a pesar de un ambiente desfavorable 
(no da más detalles, quizá por escepticismo), los asistentes se retiraron “altamente 
satisfechos con las pruebas presentadas” (Fernández, 1933c, p. 814; versión 
abreviada en Fernández, 1935). Del Ponte defiende esta inclusión argumentando: 
“Así como para ver los cromosomas de una célula, es necesario tener el microscopio 
adecuado, sin que el carecer de él dé derecho para negar su existencia; para 
observar hechos supranormales hay que disponer de un médium” (Fernández, 1935, 
p. 52). Convencido de sus habilidades como médium, Ravagnan comenzó a dar 
testimonio público de la doctrina espírita en discursos radiofónicos que daba para 
la estación Radio Porteña, donde dejó entrever las dificultades para conciliarla con 
su actividad en el consultorio odontológico y la administración pública. De hecho, 
su interés por las ciencias sociales, y particularmente la filosofía y la psicología, 
produjeron un paulatino retiro de su profesión odontológica, por lo que abrazó la 
orientación fenomenológica existencial de la que resultó un pionero (para 
biografías, ver Klappenbach, 2009; Dagfal, 2012).

Por su parte, los experimentos con María Amanda consistían en sesiones de 
psicometría. Por ejemplo, se colocaba en sus manos anillos, relojes, peines, etc., sin 
información alguna de sus dueños (o sea, a ciegas). Luego, la médium verbalizaba 
las características físicas, rasgos de personalidad o emocionales de sus dueños con 
base en estas impresiones. Según Fernández, María Amanda describía verbalmente 
sus propias imágenes mentales a ojos cerrados y concentrada en un objeto, 
clasificando estas descripciones de acuerdo a un parámetro de respuestas acertadas, 
dudosas o erradas por la presencia o ausencia física de su dueño (“sujeto-objetivo”), 
si había muerto, por el contenido de las “imágenes” (orden físico, psicológico-moral 
o social), para luego obtener una tasa de aciertos o errores. De las catorce sesiones, 
María Amanda obtuvo 1872 aciertos (un 89 %) sobre un total de 2103 ensayos (ver 
Fernández, 1941, 1949).

Fernández decidió someter estas pruebas a un escrutinio de mayor rigor, 
clasificando y evaluando estas declaraciones con el propósito de encontrar aciertos 
y errores mediante un cálculo de probabilidades. Los médiums de la sociedad 
Constancia o de otras sociedades cooperativas a menudo eran acompañados por un 
líder espiritista que servía como “protector” en la sesión. Esta práctica era común 
entre los kardecistas, que consideraban estas pruebas como formas de “contaminar” 



Re
vis

ta
 d

e P
sic

ol
og

ía,
 2

4(
2)

, 2
–2

0 
| 2

02
5 

| IS
SN

 2
42

2-
57

2X
ht

tp
s:/

/d
oi

.o
rg

/1
0.

24
21

5/
24

22
57

2X
e1

93

Psicólogos y espiritistas 1920-1940
Parra

10

rev|Psi

al periespíritu del médium de otras fuerzas nocivas. En suma, el espiritismo 
experimental resultó en una estrategia de trabajo donde se autentificaba la doctrina 
espiritista refrescándola con evidencia experimental. La revista Constancia también 
reprodujo las quijotescas presentaciones de Fernández con sus médiums “estrella”. 
Como docente de Física en las universidades en combinación con su profesión de 
fe, Fernández lideró la divulgación de un espiritismo crítico examinando el 
desempeño de los médiums en un ámbito por fuera de los círculos espiritistas. En 
sus propias palabras: “Cuando se comprenda la realidad científica de la existencia 
de la energía espiritual integrada por elementos individuales o espíritus, el 
espiritismo será Ciencia en el sentido oficial del término, ya que su doctrina es 
eminentemente científica desde ahora” (Fernández, 1932, p. 16). Para designar a 
esta dimensión más experimental de la doctrina espírita propuso el término 
espiritología, en lugar de espiritismo, esperando así poder discernir y colocar una 
frontera entre la doctrina y su representación social frente a la opinión pública o 
cualquier crítico mordaz.

La psicología paranormal a debate
Entre 1910 y 1940, numerosas colectividades de países europeos afincadas en la 
Argentina desde hacía décadas hicieron esfuerzos por reunir fondos para traer a sus 
principales referentes intelectuales en tiempos convulsos, de modo que un flujo de 
eruditos visitantes ilustró a la comunidad científica y cultural argentina. Los 
movimientos de transgresión, innovación, crítica, compromiso, las 
transformaciones en todos los ámbitos y una gran desilusión respecto a la 
democracia liberal impulsaron el surgimiento de una cultura de masas con brújulas 
intelectuales que apuntaban hacia la descollante ciudad de Berlín, que representaba 
la máxima encarnación de la modernidad junto con París. Ambas ciudades eran un 
símbolo para la vida artística y los movimientos políticos conducidos por lo general 
por clases medias urbanas (Buchbinder, 1997).

En los años veinte, Buenos Aires se hizo fuerte eco de la denominada gloire
bergsoniana, introducida por Bergson (1859-1941), un filósofo francés y premio 
nobel de Literatura. Tanto el campo literario, representado por Ocampo, Borges y 
Bioy Casares, el campo filosófico, por Korn y Rougés, como otras figuras del mundo 
intelectual español, como Ortega y Gasset, D’Ors y García Morente, legitimaban 
esta filosofía. El pensamiento de Bergson desembarcó en el ambiente académico 
argentino en un contexto de creciente tensión antipositivista, complementándose 
con lecturas desde las columnas de los diarios La Prensa y La Nación hasta los 
testimonios del ámbito académico, como los de Korn y Alberini, quienes 
recuperaron el pensamiento filosófico de las denominadas “filosofías de la 
conciencia” con énfasis en Bergson y Husserl, entre otros (Bustelo y Domínguez 
Rubio, 2016).El bergsonismo se fundamentó en la idea de que la intuición reemplaza 
los métodos inductivos de las ciencias naturales; ya no es la razón sino la 
conciencia donde predominan conceptos tales como la intuición, la sensibilidad y 
la conciencia, que van a formar parte del nuevo aparato epistemológico que 
confronta al positivismo y al cientificismo. Los estudios humanísticos coinciden 
con el desarrollo de esta “nueva sensibilidad” en torno a valores espirituales y 
morales que eran repudiados por el materialismo positivista de décadas previas 
(Sosa, 2020). Bergson mantuvo una viva preocupación por el espiritismo y la 



Re
vis

ta
 d

e P
sic

ol
og

ía,
 2

4(
2)

, 2
–2

0 
| 2

02
5 

| IS
SN

 2
42

2-
57

2X
ht

tp
s:/

/d
oi

.o
rg

/1
0.

24
21

5/
24

22
57

2X
e1

93

Psicólogos y espiritistas 1920-1940
Parra

11

rev|Psi

metapsychique, como la denominaba su compatriota Richet (1923), por ejemplo. 
Entre 1905 y 1908 fue miembro de una comisión del Instituto General de Psicología 
de París encargada de examinar las presuntas habilidades de la médium italiana 
Palladino. En su conferencia de 1910 sobre “Le rêve” (“El sueño”), publicada en el 
Boletín del Instituto, Bergson plantea la posible influencia de la telepatía en los 
sueños (Bergson, 1919). En 1913, llegó a ser presidente de la Society for Psychical 
Research de Londres, la entidad que nucleaba a espiritistas experimentales y 
filósofos británicos, donde mostró un signo de optimismo a favor de la 
investigación psíquica como “tierras desconocidas por descubrir” (Bergson, 1914, p. 
158). Los kardecistas también rescataron elementos de su doctrina (ver Giménez, 
1919). Bergson además empleaba la metáfora “nuestro amplio cuerpo” para 
comprender todo lo que percibimos, usando el concepto de interconectividad, es 
decir, la necesidad de que la ciencia prolongara sus rígidas fronteras materialistas, 
en cierta medida coincidiendo (aunque no en el mismo sentido) con las 
proposiciones de los espiritistas.

La así llamada “generación del diez”, cuyas corrientes filosóficas dominantes eran 
el idealismo, el vitalismo y la axiología, comenzó a cuestionar precisamente el 
dominante positivismo de la generación del ochenta en el discurso de los claustros 
universitarios. Por ejemplo, en 1918, la revista Estudios, editada por la Academia de 
Letras del Plata del Colegio El Salvador, publicó un artículo de Molina donde 
analiza la obra Phantasms of the living de los filósofos británicos Myers, Gurney y 
Podmore, los fundadores de la Society for Psychical Research, que defendían al 
espiritismo experimental. En este contexto, una política universitaria de tono 
conservador puso énfasis en alcanzar una síntesis entre las tendencias logistas y 
psicologistas planteando una teoría del conocimiento en términos objetivos y 
puros, con aportes de la psicología y la biología, incluso previa a la aparición de la 
conciencia. En este punto Alberini absorbe a Bergson a través del idealismo 
trascendental de Kant (Donnantuoni Moratto, 2014).

Este período también propició la visita, entre otros, del físico Einstein a la 
Universidad de Buenos Aires en 1925, gracias a la gestión de la Asociación Hebraica 
y la Institución Cultural Argentino-Germana, para un tour de conferencias en 
Buenos Aires y Córdoba (Gangui y Ortiz, 2014). Incluso dos eruditos alemanes 
fuertemente vinculados a estas corrientes discutieron la legitimidad del “ocultismo 
científico” (término empleado por los alemanes para designar al espiritismo 
experimental) en el ámbito académico de Buenos Aires. El primero fue el filósofo 
Dessoir (1867-1947), médico y profesor de la Universidad de Berlín, una figura 
reconocida de la Sociedad Alemana de Estética y Ciencia de las Artes, que había 
hecho manifiesto su interés por la “parapsicología” y que, de hecho, es reconocido 
como el creador del término (ver Dessoir, 1889).

Dessoir dictó dos conferencias en la Facultad de Filosofía y Letras en Buenos Aires 
y una en la Universidad Nacional de Córdoba sobre estética e historia alemana, con 
énfasis en la historia de la psicología, las etapas del proceso de creación artística, la 
teoría general del arte y su propia clasificación de las artes. De hecho, en su 
presentación pública, el filósofo Astrada (1894-1970), de Córdoba, señaló con tono 
crítico:



Re
vis

ta
 d

e P
sic

ol
og

ía,
 2

4(
2)

, 2
–2

0 
| 2

02
5 

| IS
SN

 2
42

2-
57

2X
ht

tp
s:/

/d
oi

.o
rg

/1
0.

24
21

5/
24

22
57

2X
e1

93

Psicólogos y espiritistas 1920-1940
Parra

12

rev|Psi

Han resurgido, en el ámbito espiritual de Europa, los desvaríos y 
exacerbaciones de la sensibilidad mística. El resultado es que hoy pululan las 
sectas ocultistas, las escuelas teosóficas y antroposóficas, constituyendo este 
fenómeno, harto sugestivo, un peligro para la verdadera, la auténtica 
cultura. Ante el avance de este delirante y vasto misticismo, respaldado en 
una sedicente intuición espiritual que desconoce la continuidad del 
pensamiento científico, la vigorosa concatenación de todo proceso 
especulativo válido, el profesor Dessoir ha dado su voz de alerta. (Astrada, 
2021, pp. 241-242, cursiva en el original).

Aunque ciertamente el discurso de Dessoir fue pesimista, el 22 de septiembre de 
1926 ofreció otra conferencia en la Facultad de Filosofía y Letras de Buenos Aires, 
titulada “La ciencia y el ocultismo”, donde reclamaba el interés de los científicos 
argentinos por abordar el problema. Aquí describió sus propias experiencias y 
recomendó examinar a los médiums antes de iniciar una sesión, observarlos 
atentamente (dejarse “burlar” aun si cometen fraudes), pero en un segundo paso 
tomar todos los recaudos necesarios inspirados en los “errores” de la primera 
observación. Si bien pudo satisfacer a sus admiradores, su exposición no dejó del 
todo conformes a los espiritistas argentinos, quienes criticaron su exceso de 
prudencia calificando al expositor como una eminencia “indecisa” a la hora de 
desconocer las bondades del espiritismo y sus evidencias positivas (La crisis de la 
psicología contemporánea , 1926). 

La segunda visita fue la del biólogo y filósofo alemán Driesch (1867-1941), invitado 
por la Institución Cultural Argentino-Germana, quien expuso en la Facultad de 
Filosofía y Letras en 1928, cuando su filosofía neovitalista ya había atraído la 
atención tanto de científicos materialistas como de varios intelectuales católicos. La 
institución incluso autorizó un encuentro para entrevistar al filósofo alemán que 
satisfizo las inquietudes de un comité de kardecistas de la Confederación Espiritista 
Argentina, al punto de que estos lamentaron la falta de tiempo para una 
presentación pública en su sede social (Una entrevista con el eminente sabio prof. 
Hans Driesch, 1928). Driesch desarrolló un profundo interés en la investigación 
psíquica y la parapsicología (Driesch, 1932) y en 1926, como Bergson, fue 
presidente de la británica Society for Psychical Research (ver Pareti, 2017). Más 
tardíamente, el neurólogo francés Moutier (1881-1961), un pionero de la 
gastroenterología, también dictó una conferencia, titulada “Los fenómenos 
metapsíquicos”, en el Aula Magna de la Facultad de Filosofía y Letras de Buenos 
Aires, con motivo de su visita al Dispensario Público Nacional para Enfermedades 
del Aparato Digestivo (hoy Hospital Doctor Carlos Bonorino Udaondo) en 
septiembre de 1939 (Sosa, 2022). Moutier, considerado el “padre de la semiología 
endoscópica”, era miembro por entonces del Instituto Metapsíquico Internacional 
de París, del que luego llegó a ser su presidente entre 1946 y 1950. 

Este contexto académico claramente propició un espacio para abrir nuevas 
corrientes en filosofía y psicología. En efecto, Alberini, decano de la Facultad de 
Filosofía de la Universidad de Buenos Aires, que había acompañado la acción 
transformadora de la posreforma universitaria de 1918, propuso la creación del 
Instituto de Psicología (IP) el 24 de noviembre de 1931. En dicha institución se 
abrazaron varias ramas de la investigación psicológica de aquel entonces, 



Re
vis

ta
 d

e P
sic

ol
og

ía,
 2

4(
2)

, 2
–2

0 
| 2

02
5 

| IS
SN

 2
42

2-
57

2X
ht

tp
s:/

/d
oi

.o
rg

/1
0.

24
21

5/
24

22
57

2X
e1

93

Psicólogos y espiritistas 1920-1940
Parra

13

rev|Psi

agrupadas en diez secciones: psicología general, fisiológica, psicometría, 
patológica, psicotécnica, psicopedagogía, colectiva, caracterología y criminología, 
incluyendo a la “psicología paranormal” (Mouchet, 1941; Musso, 1973). Aunque las 
secciones gozaban de todo el prestigio de sus conductores, la inclusión de una 
psicología paranormal ciertamente pudo haber resultado inquietante –cuanto más 
controvertida–, si bien el vocablo “paranormal” no tenía por entonces la misma 
implicación esotérica que alcanzó décadas más tarde (el prefijo para– alude a un 
número de fenómenos que –como su etimología indica– se encuentran al lado de o 
al margen de la psicología convencional, ver Dessoir, 1917). Por otra parte, el 
Instituto adhería a un movimiento renovador donde esta psicología paranormal 
ganó cierta equidad en este contexto, quizá un “guiño” de sus fundadores a la 
psicología general que se pensaba con un tinte humanista, cuando el vitalismo iba 
a poner en crisis la concepción positivista de la psicología (Dagfal, 1997).

La organización del IP estaba distribuida entre un director, un secretario, biblioteca 
y publicaciones propias. En 1933, Mouchet (1886-1977) presentó un plan de trabajo 
inspirado en la psicología vitalista, propulsada originalmente por Driesch. Tanto 
Driesch como Mouchet compartían un interés común por el estudio de los 
médiums, de manera que no es raro que ambos tomaran seriamente en 
consideración a la psicología paranormal como un campo legítimo de 
investigación. En 1919, Mouchet conservó el Laboratorio de Psicología 
Experimental después de la renuncia de Piñero bajo la jefatura de Alberti debido a 
su experiencia como director del Instituto Nacional de Ciegos en 1914 (Foradori, 
1941). Por su parte, Driesch buscaba una confirmación de la teoría vitalista en el 
estudio de las manifestaciones de la parapsychologie y examinó un gran número de 
fenómenos biológicos, psicológicos y metafísicos para fundamentar la refutación 
del materialismo. Driesch invocó el concepto aristotélico de “entelequia”, esto es, 
una finalidad inmaterial e inmanente en cada ser viviente que organiza la materia 
cumpliendo una función teleológica.

Entre los docentes que conformaron las áreas de trabajo del IP, se incorporaron 
Loudet (caracterología y criminología), Beltrán (psicología patológica), Alberti 
(psicometría) y Jachesky (psicología fisiológica). El IP publicó la revista Anales, 
dirigida por Mouchet; el primer volumen en 1935, el segundo en 1938, y el tercero 
en 1941. Entre 1931 y 1936 se obtuvieron nombramientos por concurso para 
ayudantes ad honorem del último año o con las mejores calificaciones. Entre los 
galardonados, dos de ellos merecieron el reconocimiento: Efrón (1904-1981) y 
Foradori (1905-1968).

Efrón obtuvo su Doctorado en Letras en 1929 por la Facultad de Filosofía y Letras 
de Buenos Aires y, en mérito a sus calificaciones, la Universidad le otorgó una beca 
de veinte meses para perfeccionarse en Francia y Alemania. Posteriormente, se 
graduó como doctor en Ciencias Sociales por la Universidad de Columbia, con una 
disertación doctoral basada en el estudio del gesto en la cultura, bajo la tutela del 
antropólogo Boas (uno de cuyos libros de texto es un clásico de la semiótica 
moderna; ver Efrón, 1941). Efrón no solo compartía con el psiquiatra N. Rojas 
(1890-1971) su interés por la investigación de los médiums, sino que con esta beca 
inició un didáctico periplo por las principales ciudades europeas en busca de 
instrumentos y capacitación en psicología. Sin embargo, a poco de instalarse en 



Re
vis

ta
 d

e P
sic

ol
og

ía,
 2

4(
2)

, 2
–2

0 
| 2

02
5 

| IS
SN

 2
42

2-
57

2X
ht

tp
s:/

/d
oi

.o
rg

/1
0.

24
21

5/
24

22
57

2X
e1

93

Psicólogos y espiritistas 1920-1940
Parra

14

rev|Psi

Europa, el auge por el estudio de los médiums en el período de entreguerras lo 
colocó en una posición diferencial respecto al desafío de nuevas formas de 
psicología. Por ejemplo, en Berlín, visitó algunos centros de investigación (no 
especifica cuáles) con énfasis en parapsychologie, la expresión dominante en la 
República de Weimar para la investigación de los médiums (Gimeno, 2019).

Durante su estadía europea, Efrón aconsejaba a R. Rojas sobre la necesidad de 
contar con un laboratorio experimental en psicología paranormal bajo la dirección 
de un comité autorizado y competente: “Traeré todo el material necesario para su 
organización –declara en una carta a Rojas en 1929–, a fin de interesar a todos 
aquellos que con su dinero podrían financiar la empresa” (Efrón, 1930, s.p.). Esta 
labor no solo fue de interés para examinar a los médiums; de hecho en su propia 
tesis doctoral presentada en la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de 
Buenos Aires, analiza los resultados de una variedad de experimentos de telepatía 
con dibujos, por ejemplo, los estudios conducidos con la médium Kahl (Efrón, 
1944). La tesis de Efrón llevó por título “La percepción paranormal” y fue aprobada 
por el mismo Emilio Ravignani, pero desafortunadamente aún continúa extraviada 
en el Departamento de Archivos de la Dirección Técnica de Alumnos en la Facultad 
de Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires. En su tesis, Efrón examina 
el curioso caso de Olga, una dama parisina de origen ruso que reproducía en su 
propia piel la imagen o palabra percibida por vía telepática (Efrón, 1930).

La sección de psicología paranormal del IP no contaba con las mismas ventajas 
operativas, en cuanto a un “laboratorio”, que sus equivalentes europeos (por 
ejemplo, el Instituto Metapsíquico Internacional de Paris, que aspiraba a emular), 
de modo que Mouchet promovió no solo la capacitación a uno de sus mejores 
graduados, sino también el apoyo a esta idea en los Anales con un artículo del el 
jurista español Jiménez de Asúa (1889-1970), quien escribió acerca del uso de 
videntes en la administración de justicia criminal. Jiménez de Asúa examinó el 
juicio contra Guenther-Geffers de Insterburg, entre 1926 y 1928. Durante ese juicio, 
la médium en trance describió los objetos que habían sido sustraídos en un robo, la 
escena del crimen y los nombres del propietario y del ladrón. Aunque escéptico, 
Jiménez de Asúa sostuvo que facilitar y esclarecer los procedimientos criminales 
usando videntes podía resultar un recurso válido para dilucidar eficazmente los 
procesos que fuesen ajustados a derecho (Jiménez de Asúa, 1941/1949).

A raíz de sus propios contactos epistolares con otros expertos, Efrón participó 
activamente en el Instituto Metapsíquico Internacional durante su estadía en Paris. 
Inició observaciones de médiums tales como Schneider (1908–1957), que había sido 
invitado para ser examinado con un nuevo sistema basado en tecnología de 
infrarrojos. Efrón también acompañó cercanamente la labor del médico francés 
Osty (1874-1938) y de su hijo, que era ingeniero, en el diseño de dispositivos para 
examinar a médiums (balanzas, sistemas de alarma, entre otros) y trabajaron juntos 
para desenmascarar a algunos impostores, como el caso de la polaca Polielska (Osty 
y Osty, 1933). Durante aquel periplo europeo, Efrón visitó la Society for Psychical 
Research en Londres –la central de la investigación psíquica que nucleaba a 
prominentes filósofos y físicos– y el National Laboratory for Psychical Research 
–una empresa unipersonal dirigida por el investigador psíquico británico Price 
(1881–1948) (Price, 1930) –. Además, Efrón había iniciado varios experimentos de 



Re
vis

ta
 d

e P
sic

ol
og

ía,
 2

4(
2)

, 2
–2

0 
| 2

02
5 

| IS
SN

 2
42

2-
57

2X
ht

tp
s:/

/d
oi

.o
rg

/1
0.

24
21

5/
24

22
57

2X
e1

93

Psicólogos y espiritistas 1920-1940
Parra

15

rev|Psi

“comunicación intermental”, pero poco se conoce acerca de esta labor ya que gran 
parte de sus escritos se extraviaron en el puerto de Amberes (G. Efrón, 
comunicación personal, 18 de marzo de 2019).

Desafortunadamente, a su regreso, en 1931, una constelación de factores 
interrumpió su proyecto académico. Los conflictos políticos, como el golpe de 
estado cívico-militar que derrocó al presidente Yrigoyen (Efrón estaba afiliado al 
radicalismo), su frustración a causa de la denegación de presupuesto para 
establecerse en los Estados Unidos (gasto que finalmente tuvo que afrontar solo), la 
inminente ola antisemita que anticipaba el nazismo, las resistencias y temores por 
el avance de un proyecto –mecenazgo para sostener el laboratorio a falta de un 
apoyo económico desde la Universidad, proyecto que fracasó – terminaron 
derrumbando sus iniciativas y extinguiendo todas las posibilidades. Desalentado y 
con sus propios recursos, se estableció en los Estados Unidos, donde se involucró 
activamente en movimientos pacifistas como protector de la libertad, el 
librepensamiento y la causa judía. También abrazó la antropología como ciencia 
social con la misma pasión que sus estudios con los médiums europeos. A partir del 
golpe de Estado de 1930, aquellos nuevos aires que habían traído el humanismo y 
la psicología vital fueron abandonados para que retornara el naturalismo bajo la 
ideología biotipológica (Klappenbach, 2006).

La mediumnidad entre la patologización y la psicologización
En prolongados intentos por desmarcarse de acusaciones de insania dominantes en 
tiempos de las teorías eugenésicas, el colectivo espiritista hizo grandes esfuerzos 
por evitar a los así llamados “falsos espiritistas”, a menudo perseguidos y 
condenados por el poder de la fuerza policial. Esta impresión generó una doble 
imagen del médium: una figura “sacralizada” por los espiritistas, pero un “alienado” 
para la opinión pública, asociando al espiritismo con el curanderismo o “creencias 
extrañas”. Este problema condujo a los espiritistas a disminuir o reforzar, en 
diferentes momentos históricos, sus actividades de propaganda y las publicaciones 
que ilustraban sus doctrinas y prácticas. Los esfuerzos por presentar a la 
mediumnidad por fuera del curanderismo están presentes, por ejemplo, en los 
debates del Primer Congreso Interno Espiritista organizado por la Confederación 
Espiritista Argentina en 1921, que establecía que “los médiums deben quedar 
excluidos de formar parte en la comisión directiva de sus respectivos centros”. Los 
kardecistas establecieron que: 

el curanderismo, tanto si intervienen los espíritus como si es ejercido por 
personas que dan remedios o consejos médicos o bien utilicen sus fluidos y 
prácticas magnéticas o el hipnotismo y se cobre o sean gratis dichas 
prácticas, queda absolutamente excluido de los centros espiritistas 
confederados. (Confederación Espiritista Panamericana, 1921, p. 46) 

Para los kardecistas, el médium debía quedar bajo la custodia –doctrinaria, 
emocional y espiritual– de los líderes de la sociedad, sobre todo porque, bajo la 
figura de “secta”, corrían potencialmente peligro de quedar sujetas a restricciones 
y sanciones de las autoridades higienistas.



Re
vis

ta
 d

e P
sic

ol
og

ía,
 2

4(
2)

, 2
–2

0 
| 2

02
5 

| IS
SN

 2
42

2-
57

2X
ht

tp
s:/

/d
oi

.o
rg

/1
0.

24
21

5/
24

22
57

2X
e1

93

Psicólogos y espiritistas 1920-1940
Parra

16

rev|Psi

La psiquiatría francesa defendió esta interpretación para aislar y tratar el “delirio 
espírita”, que llegó a tener una importancia considerable en los debates entre el 
espiritismo y la psiquiatría. Por un lado, estos fenómenos se describieron y sobre 
todo se interpretaron de diversas formas, conforme al origen teórico de filósofos, 
alienistas o psicólogos; en otras palabras, o bien eran la expresión de actividades 
inferiores de la mente como signo patognómico de un estado mental desequilibrado 
(sensación, imaginación, memoria) o eran la manifestación de otra parte de la 
personalidad: el espíritu en el caso de los espiritistas o el inconsciente, en el caso de 
los psicólogos. Por otro, una característica era la idoneidad de las mujeres para la 
mediumnidad en el espiritismo, que en el período de entresiglos reflejó una 
patologización victoriana estereotipada de la sexualidad femenina que se expandió 
por toda la cultura de la época. Por ejemplo, en la medicina de fines del siglo XIX, 
el discurso de la histeria era dominante, de modo que la supuesta conexión entre 
las médiums y la histeria fue un tema de interés para muchos neurólogos y 
psicólogos (Braude, 2001; Matsuo, 2023; Owen, 2004).

Específicamente, la patologización y la psicologización fueron estrategias para lidiar 
con la experiencia disruptiva de la mediumnidad y la sensación de amenaza del 
espiritismo. Los debates entre alienistas y espiritistas, por dentro o por fuera del 
espiritismo, son un ejemplo de cómo, hacia fines del siglo XIX y principios del XX, 
la retórica de espíritas, médicos y algunos filósofos adoptó posiciones frente a una 
disputa de límites. Es importante prestar atención a este problema para estudiar el 
proceso de constitución de límites, lo cual promete ayudar a comprender mejor la 
dinámica social de la ciencia y su historia cultural.

Conclusiones
Entre 1920 hasta principios de los años cuarenta, se gestó en el mundo académico una 
iniciativa prometedora que los espiritistas comenzaron a percibir como un 
reconocimiento, lejos del estigma de la locura, que hasta entonces constituía la gran 
amenaza del espiritismo por parte de la comunidad médica. De hecho, después de la 
Primera Guerra Mundial, la comunidad psiquiátrica experimentó una transformación, 
especialmente respecto a las nociones de “enfermedad mental”, o mejor dicho, 
respecto a las relaciones entre lo normal y lo patológico. La investigación y la 
teorización de los fenómenos mediúmnicos afectaron a la psiquiatría y a la psicología, 
con temas tales como el automatismo motor y la acción automática de los nervios, 
conceptos del subconsciente de Myers y James (y más tarde el inconsciente de Freud), 
los estudios de telepatıá de Gurney y Richet y la psicopatologıá de los médiums según 
Janet y Grasset, que creían que estos fenómenos requerían explicaciones diferentes a 
las propuestas por el modelo psiquiátrico (Alvarado, 2002).

En alguna medida, la psicología reaccionó contra los fenómenos de la mediumnidad 
porque el espiritismo cuestionaba la dependencia del pensamiento y la conciencia 
del sistema nervioso, en contra de lo que se había aprendido sobre las localizaciones 
del funcionamiento sensoriomotor durante el siglo XIX. En efecto, la teorización 
sobre el fenómeno mediúmnico contribuyó en gran medida al desarrollo de aspectos 
de la psiquiatría y de la psicología. Conceptos tales como el inconsciente en 
psicología y el periespíritu en el espiritismo ya habían sido cuestionados como 
problema a inicios del siglo XX.



Re
vis

ta
 d

e P
sic

ol
og

ía,
 2

4(
2)

, 2
–2

0 
| 2

02
5 

| IS
SN

 2
42

2-
57

2X
ht

tp
s:/

/d
oi

.o
rg

/1
0.

24
21

5/
24

22
57

2X
e1

93

Psicólogos y espiritistas 1920-1940
Parra

17

rev|Psi

Aunque las discusiones continuaron, las prácticas sanitaristas de mediados de los 
años cuarenta pusieron el foco –no sin rasgos propios del higienismo “duro” – 
sobre los médiums de las sociedades espiritistas, pero bajo la mirada del Estado 
como un agente de control respecto a tales prácticas, cada vez más ampliamente 
distribuidas en diversos núcleos urbanos. Si bien la práctica de la mediumnidad no 
declinó, las controversias adquirieron una creciente efervescencia, implicando 
tanto la preocupación del Estado como la de los experimentalistas que buscaban 
desmarcarse del espiritismo religioso a través de la naciente psicología. 
Independientemente de las discusiones sobre la naturaleza “nociva” de las prácticas 
espíritas y del valor conceptual de la creencia en la comunicación con los espíritus, 
el médium era considerado un sujeto capaz de “disociar” su personalidad y tener 
acceso a “fuerzas inconscientes”. Finalmente, la historia del espiritismo en este 
contexto permite comprender cómo se define la ciencia en diferentes épocas no 
solo como una herramienta para identificar las estrategias de estos actores en su 
momento histórico, sino para comprender cómo emplearon el concepto de ciencia 
para alcanzar sus objetivos incluso si esas etiquetas eran “correctas” según los 
estándares de la modernidad.

Los debates entre alienistas y espiritistas, por dentro o por fuera del espiritismo, 
son un ejemplo de cómo, hacia fines del siglo XIX y principios del XX, la retórica 
de espíritas, médicos y algunos filósofos adoptó posiciones frente a la disputa de 
límites. Es importante prestar atención a este problema para estudiar el proceso de 
constitución de límites, lo cual promete ayudar a comprender mejor la dinámica 
social de la ciencia y la historia cultural. También puede evitar que los cambios 
epistémicos se produzcan en las márgenes –o zona gris– de la ciencia mediante un 
criterio de demarcación que contribuya a visualizar las fronteras entre la ciencia y 
la no ciencia, en lugar de indagar en los mecanismos sociales y políticos implicados 
en su construcción.



Re
vis

ta
 d

e P
sic

ol
og

ía,
 2

4(
2)

, 2
–2

0 
| 2

02
5 

| IS
SN

 2
42

2-
57

2X
ht

tp
s:/

/d
oi

.o
rg

/1
0.

24
21

5/
24

22
57

2X
e1

93

Psicólogos y espiritistas 1920-1940
Parra

18

rev|Psi

Referencias

Alvarado, C. S. (2002). Dissociation in Britain during the late nineteenth century: 
The Society for Psychical Research, 1882-1900. Journal of Trauma & 
Dissociation, 3(2), 9-33. https://doi.org/10.1300/j229v03n02_02

 Astrada, C. (2021). Textos de juventud: de la revolución universitaria a la vanguardia 
filosófica (1916-1927) (N. Bustelo y L. Domínguez Rubio, comps.). CeDInCI 
Editores.

Bejarano, J .F. R. (1969). Eduardo Francisco del Ponte (1897-1969). Revista de la 
Sociedad Entomológica Argentina, 32(1-4), 5-8.

Bergson, H. (1914). Presidential address 1913. Proceedings of the Society for Psychical 
Research, 27, 157-175.

Bergson, H. (1919). L´energie spirituelle: Essais et conférences. Les Presses 
Universitaires de France. 

Braude, A. (2001). Radical Spirits: Spiritualism and Women´s Rights in Nineteenth 
Century America. Indiana University Press.

Buchbinder, P. (1997). Historia de la Facultad de Filosofía y Letras. Eudeba.

Bustelo, N. V. y Domínguez Rubio, L. M. (2016). El antipositivismo como respuesta 
a la crisis civilizatoria: el proyecto filosófico-político de Alejandro Korn. 
Cuadernos del Sur, 45, 23-40. http://hdl.handle.net/11336/179486

Confederación Espiritista Panamericana (1921). Primer Congreso Interno Espiritista 
Argentino. Constancia.

Dagfal, A. (1997). Discursos, instituciones y prácticas presentes en la etapa previa 
a la profesionalización de la disciplina psicológica en la argentina (1945-1955). 
Cuadernos Argentinos de Historia de la Psicología, 3(1/2), 173-195.

Dagfal, A. A. (2012). Luis María Ravagnan: psicología y filosofía: del bergsonismo a 
la fenomenología existencial. Revista de Psicología, 12, 71–107. http://hdl.
handle.net/11336/195306

Dessoir, M. (1889). Die Parapsychologie. Eine Entgegnung auf den Artikel: “Der 
Prophet.” Sphinx, 7, 341-344.

Dessoir, M. (1917). Vom Jenseits der Seele: Die Geheimwissenschaften in kritischer 
Betrachtung. Ferdinand Enke.

Donnantuoni Moratto, M .A. (2014). El antipositivismo y la formación de un nuevo 
discurso filosófico en Coriolano Alberini. Revista de Filosofía y Teoría Política, 
45, 1-30. http://hdl.handle.net/11336/105543

Driesch, H. (1932). Parapsychologie: Die Wissenschaft von de okkulten Erscheinungen. 
Methodik und Theorie. Verlag F. Bruckmann AG, Druck F. Bruckmann AG.

Efrón, D. (1930, 27 de abril). [Carta a Ricardo Rojas]. Legajo David Efrón. Dirección 
Técnica de Alumnos, Departamento de Archivos, Facultad de Filosofía y Letras 
(Caja 90349). Universidad de Buenos Aires.



Re
vis

ta
 d

e P
sic

ol
og

ía,
 2

4(
2)

, 2
–2

0 
| 2

02
5 

| IS
SN

 2
42

2-
57

2X
ht

tp
s:/

/d
oi

.o
rg

/1
0.

24
21

5/
24

22
57

2X
e1

93

Psicólogos y espiritistas 1920-1940
Parra

19

rev|Psi

Efrón, D. (1941). Gesture and environment. King's Crown Press.

Efrón, D. (1944). Telepathic skin-writing. The Journal of Parapsychology, 8(4), 272-
286.

Fernández, J. S. (1932). La célula fotoeléctrica y la percepción del mundo espiritual
[folleto]. Constancia.

Fernández, J. (1933a). Tres sesiones históricas con Ofelia G. de Ricur. Boletín de 
Experimentación, 1, 11-16. 

Fernández, J. (1933b). Un nuevo y valioso médium: Luis María Ravagnan. 
Constancia, 56(2397), 618-620.

Fernández, J. S. (1933c). Nuestros fenómenos en la Universidad de Buenos Aires. 
Constancia, 56(2403), 813-814.

Fernández, J. S. (1934). Materia, luz y espíritu [folleto]. Constancia.

Fernández, J.S. (1935). Experimentación local. Constancia, 58(2431), 51-52.

Fernández, J. S. (1936). La clarividencia [folleto]. Constancia.

Fernández, J. S. (1941). Clarividencia y probabilidad: ensayo de aplicación del método 
estadístico en lo suprasensorial [folleto]. Constancia.

Fernández, J. S. (1949). Introducción matemática al estudio de los fenómenos de ESP
[folleto]. Sociedad Argentina de Parapsicología. 

Fernández, J. (1963). Más allá de la cuarta dimensión. Constancia.

Foradori, I. A. (1941). Enrique Mouchet, una vida, una vocación. Instituto Cultural 
Joaquín B. González.

Gangui, A. y Ortiz, E. L. (2014). Einstein en la Argentina: el impacto científico de su 
visita. En P. Bruno (coord.), Visitas culturales en la Argentina (1898-1936) (pp. 
167-189). Biblos.

Giménez, G. (1919). El bergsonianismo y la doctrina espírita. Constancia, 62(1649), 
345-347.

Gimeno, J. (2019). David Efrón: Biography of a forgotten pioneer in psychical 
research. Journal of the Society for Psychical Research, 83(2), 102-115.

Gorriti, F. (1937). Estados de parapsiquiatría. La Semana Médica, 2, 3-19 (p. 4) 
[separata].

Grasset, J. (1904). Le spiritisme devant la science. Masson.

Hervieu-Léger, D. (1999/2004). El peregrino y el convertido: la religión en 
movimiento. Ediciones del Helénico.

Jiménez de Asúa, L. (1941/1949). La telepatía en la administración de justicia criminal. 
El criminalista, Tomo III (pp. 207-208 y 223-227). Tipográfica Editora Argentina. 

 Klappenbach, H. A. A. (2006). Periodización de la psicología en Argentina. Revista de 
Historia de la Psicología, 27(1), 109-164. http://hdl.handle.net/11336/159519

Klappenbach, H. (2009). La psicología argentina al promediar el siglo XX: La figura 
de Luis María Ravagnan. Memorandum, 17, 74-87.



Re
vis

ta
 d

e P
sic

ol
og

ía,
 2

4(
2)

, 2
–2

0 
| 2

02
5 

| IS
SN

 2
42

2-
57

2X
ht

tp
s:/

/d
oi

.o
rg

/1
0.

24
21

5/
24

22
57

2X
e1

93

Psicólogos y espiritistas 1920-1940
Parra

20

rev|Psi

La crisis de la psicología contemporánea. (1926). La Idea, 35, 11-12.

Le Maléfan, P.; Evrard, R. y Alvarado C.S. (2013). Spiritist delusions and spiritism in 
the nosography of French psychiatry (1850-1950). History of Psychiatry, 24(4), 
477-491.

Lévy-Valensi, J. (1910). Spiritisme et folie. L’Encéphale, 5(6), 696-716.

Lévy-Valensi, J. (1927). L’automatisme mental dans les délires systematizes 
chroniques d’influence et hallucinatoires: le syndrome de dépossession. Masson.

Lévy-Valensi, J. (1930). Manual de psiquiatría. Salvat.

Lévy-Valensi, J. y Génil-Perrin, G. (1912). Délire spirite. L’Encéphale, 7(4), 89-90.

Matsuo, A. (2023). Women of the Paranormal: A Brief History, Vol. 1. Barbara A. 
Fisher Publishing.

Molina, V. (1918). La telepatia o telestesia. Estudios, 14, 338-343.

Mouchet, E. (1941). (Ed.). Ordenanza de creación del Instituto de Psicología. En 
Anales del Instituto de Psicología de la Facultad de Filosofía y Letras de la 
Universidad de Buenos Aires, Tomos 1-3. Imprenta de la Universidad.

Musso, J. R. (1973). Parapsychology in Argentina. En A. Angoff y B. Shapin (Eds.). 
Parapsychology today: A geographical view (pp.144-172). Parapsychology 
Foundation. 

Osty, E. y Osty, M. (1933). Les pouvoirs inconnus de l'esprit sur la matiére. 
Philosophical Review, 42, 442.

Owen, A. (2004). The Darkened Room: Women, Power, and Spiritualism in Late 
Victorian England. University of Chicago Press.

Pareti, G. (2017). Hans Driesch’s interest in the psychical research: A historical 
study. Medicina Histórica, 1(3), 156-162.

Parra, A. (2024). Entre médicos y médiums: Saberes, tensiones y límites en el 
espiritismo argentino (1880-1959). Biblos.

Parra, A. (2025). Degenerateness, mental hygiene, and spiritism: Debates in the old 
argentine medical press. Journal of the History of the Behavioral Sciences, 61(1), 
e70003 https://doi.org/10.1002/jhbs.70003

Price, H. (1930). Rudi Schneider: A scientific examination of his mediumpship. 
Methuen and Co. 

Richet, C. (1923). Tratado de metapsíquica: cuarenta años de trabajos psíquicos. 
Araluce.

Sosa, P. J. (2020). La recepción de Bergson en Argentina: la mediación española y 
las lecturas de la generación de 1910. Ideas. Revista de Filosofía Moderna y 
Contemporánea, 12, 82-123.

Sosa, E. (2022, 28 de abril). Historia del Hospital Udaondo. La Chacrita Online. 
https://www.lachacritaonline.com.ar/historia-del-hospital-udaondo.
html 

Una entrevista con el eminente sabio Prof. Hans Driesch. (1928). La Idea, 61bis, 14.


