rev|Psi

Articulo de investigacidn

Espiritistas y primeros psicologos
en la disputa por los mediums en
las universidades argentinas

Alejandro Parra™

'Instituto de Psicologia Paranormal (Argentina)

*Correspondencia: rapp_ale@fibertel.com.ar
Recibido: 15 may. 2024 | Tra decision: 20 ago. 2025 | Aceptado: 31 dic. 2025 | Publicado: 31 dic. 2025

https://revistas.unlp.edu.ar/revpsi
Revista de Psicologia es una publicacién de la Facultad de Psicologia (Universidad Nacional de La Plata, Argentina)

@@ Revista de Psicologia, 24(2), 2-20 2025 | ISSN 2422-572X
https://doi.org/10.24215/2422572Xe193



. Psicologos y espiritistas 1920-1940
|'6V|PS| Parra I

Resumen

Entre 1920 y 1940, un nimero de fisicos, bidlogos, filosofos, médicos y neurélogos —incluso
los emergentes “psicologos” comenzaron a mostrar interés en el estudio de los médiums
como una curiosidad en sus respectivos campos cientificos. Figuras representativas pero
antagodnicas en ideas y teorias, como Ravagnan, Fernandez y Efron, tuvieron interés en el
analisis estadistico de las pruebas con médiums. El biélogo Del Ponte llevé a tres médiums
a sus clases en la Universidad de Buenos Aires para una exhibicion y practica ante docentes
y estudiantes. Ademas, filosofos alemanes y franceses, como Driesch, Dessoir y Moutier
expusieron sobre el problema del “ocultismo cientifico” en las Universidades de Buenos
Aires y Cordoba y Mouchet cre6 el Departamento de Psicologia Paranormal en el Instituto
de Psicologia de la Universidad de Buenos Aires.

Palabras clave: médium, espiritismo experimental, Henri Bergson, psicologia paranormal.

Espiritas e primeiros psicélogos na disputa pelos médiuns nas
universidades argentinas

Resumo: Entre 1920 e 1940, varios fisicos, bidlogos, filésofos, médicos e neurologistas —até
mesmo os emergentes “psicologos”- comecaram a mostrar interesse pelo estudo dos
médiuns como parte de uma curiosidade nas suas respectivas areas cientificas. Figuras
representativas mas antagonicas em ideias e teorias, como Ravagnan, Fernandez e Efron,
interessaram-se pela analise estatistica de testes com médiuns. O biélogo Del Ponte levou
trés médiuns as suas aulas na Universidade de Buenos Aires para uma exposicéo e pratica
diante de professores e alunos. Além disso, filésofos alemies e franceses, como Driesch,
Dessoir e Moutier, falaram sobre o problema do “ocultismo cientifico” nas Universidades de
Buenos Aires e Coérdoba, e Mouchet criou o Departamento de Psicologia Paranormal no
Instituto de Psicologia da Universidade de Buenos Aires.

Palavras-chave: médium, espiritismo experimental, Henri Bergson, psicologia paranormal.

Spiritists and first psychologists in the dispute over mediums in Argen-
tine universities

Abstract: Between 1920 and 1940, a number of physicists, biologists, philosophers, doctors
and neurologists —even the emerging “psychologists”- began to show interest in the study
of mediums as part of a curiosity in their respective scientific fields. Representative but
antagonistic figures in ideas and theories, such as Ravagnan, Fernandez and Efrén, were
interested in the statistical analysis of tests with mediums. The biologist Eduardo Del Ponte
took three mediums to his classes at the University of Buenos Aires for an exhibition and
practice for teachers and students. In addition, German and French philosophers, such as
Driesch, Max Dessoir and Moutier, spoke about the problem of “scientific occultism” at the
Universities of Buenos Aires and Cordoba, and Mouchet created the Department of Para-
Normal Psychology at the Institute of Psychology of the University of Buenos Aires.

Keywords: medium, experimental spiritism, Henri Bergson, paranormal psychology.

Revista de Psicologia, 24(2), 2-20 | 2025 | ISSN 2422-572X

https://doi.org/10.24215/2422572Xe193



. Psicologos y espiritistas 1920-1940
I'eV|PS| Parra I

Aspectos destacados del trabajo

« Filosofos argentinos debatieron la legitimidad por estudiar las practicas
meditmnicas del espiritismo.

« Cientificos franceses y alemanes que visitaron Argentina contagiaron un
entusiasmo por el “ocultismo cientifico”.

«  ElInstituto de Psicologia incorpord un Departamento de Psicologia Paranormal en
la Universidad de Buenos Aires.

« Teorizaciones sobre la mediumnidad contribuyeron al desarrollo de aspectos de la
psiquiatria y la psicologia.

El objetivo de este estudio es examinar el interés por evaluar las capacidades de los
médiums en un contexto académico asi como le intento de inclusion del campo de
la “psicologia paranormal” como campo véalido para la incipiente psicologia de los
afos treinta, que comienza a resultar de interés para los filosofos y las invitaciones
a exponer por parte de académicos europeos que estudiaban el espiritismo de su
época (como Hans Driesch, Francois Moutier y Max Dessoir). Este interés emerge
en un contexto de disputas entre espiritistas y alienistas a partir de la década del
veinte hasta fines de los afios cuarenta, examinando las controversias bajo la
advertencia de que podian degenerar en cuadros de una enfermedad conocida
como “delirio espirita” o “delirio de incorporacién”.

(De qué manera los espiritistas argentinos buscaron el abrigo de la naciente
psicologia para aspirar a convertirse en una ciencia reconocida? ;Qué corrientes
filosoficas predominaban en el ambito académico que contribuyeron a generar tales
debates? Las fuentes que examinaron la historia del espiritismo argentino entre
fines del siglo XIX hasta los afios sesenta, también representan distintas
interpretaciones de las tensiones, persecuciones y restricciones que
experimentaron los espiritistas durante su beligerancias con la Iglesia (Bianchi,
1992), los intelectuales, cientificos y médicos (Parra, 2025) y las criticas anti-
esotéricas (Bubello, 2010), focalizado principalmente en fuentes primarias
provenientes de la propia prensa espirita, articulos médicos y la prensa en general
(Quereilhac, 2016), como asi también fuentes secundarias provenientes de estudios
previos que, en forma meramente descriptiva y cronoldgica, pusieron en contexto
las discusiones y controversias en torno a disciplinas tales como el magnetismo/
mesmerismo y la hipnosis, (Vallejo, 2019) y el esoterismo occidental (Bubello, 2010).

Espiritismo y alienismo

A inicios de los afios veinte, el espiritismo argentino fue el gran “campo de batalla”
para una psiquiatria que insté a producir nuevas normas para las creencias
religiosas. Ciertas ideologias de la psiquiatria sobre las practicas mediumnidad
operaron tanto sobre el discurso reduccionista como sobre su uso en la
construccion del conocimiento psiquiatrico (Le Maléfan, Evrard y Alvarado, 2013).

Revista de Psicologia, 24(2), 2-20 | 2025 | ISSN 2422-572X

https://doi.org/10.24215/2422572Xe193

4



. Psicologos y espiritistas 1920-1940
|'6V|PS| Parra I

Los alienistas ofrecieron una variedad de nuevas categorias nosologicas cuando era
necesario justificar el tratamiento de personas involucradas con el espiritismo, de
modo que los médiums particularmente constituyeron una forma de devocion o de
religiosidad excesiva (antiguamente llamada “monomania religiosa”), que se
correspondia con sintomas de degeneracion. Los médiums eran personas
desajustadas que tenian una predisposicion hereditaria a los trastornos mentales,
de modo que una familia compuesta por espiritistas —sobre todo inmigrantes
europeos — era vista como un doble riesgo potencial de degeneracion. El hecho de
que adoptaran la doctrina de Kardec u otras formas de misticismo no importaba, ya
que era solo un aspecto secundario que operaba dentro de este desequilibrio. Esta
“ola de delirios” tenia un vinculo directo con el espiritismo en su forma y contenido,
conocido como delirio espiritista, para el que los alienistas asignaron un lugar en la
nosografia en funcion de las convicciones y paradojas que suscitaban estos delirios,
cuestionando la relacion entre la patologia y la creencia.

El positivismo francés, una ideologia caracterizada por ideales de modernidad,
orden, progreso y racionalidad, alenté a aquellos psiquiatras que tenian la
intencion de colaborar para crear una nacién prospera, moderna y saludable. Por
ejemplo, uno de los alienistas mas influyentes en la psiquiatria francesa fue Joseph
Lévy-Valensi (1879-1943), que examino el asi llamado sindrome de “desposesion”
como parte del sindrome de automatismo mental, es decir, la impresiéon de no
pertenecerse a si mismo (que caracterizaba al comportamiento de la incorporaciéon
meditimnica). Este sindrome tuvo una considerable influencia en la neurologia del
delirio (Lévy-Valensi, 1910, 1927, 1930; Lévy-Valensi y Génil-Perrin, 1912).

Lévy-Valensi estaba convencido de que las practicas medidmnicas se
caracterizaban por tres rasgos fundamentales: 1) la morbilidad, esto es, que el
médium experimentaba un contagio propiciado por el entorno social y una
doctrina que fomentaba el delirio; 2) que, a su vez, las personas sujetas a delirio
estan predispuestas y, por esta causa, 3) el delirio es esencialmente alucinatorio. Los
alienistas retrataron tres tipos de alucinaciones que dieron su sello distintivo al
sindrome en la medida que se vinculaba con el espiritismo: las alucinaciones
auditivas y verbales (las verbalizaciones del médium o el espiritu que habla por la
boca del médium), las alucinaciones graficas (la escritura automética) y la
sensacion de levitacion del cuerpo o de los objetos (por ejemplo, las narrativas de
“viajes astrales” y el recuerdo de encarnaciones pasadas, que eran consideradas
signos de delirio onirico). Ademas, los médiums eran “sujeto de delirio” porque
funcionaban de manera automatica, o sea, sus ejecuciones ocurrian por fuera de la
voluntad, con la apariencia de una escisiéon o divisiéon de su personalidad, una
especie de cortocircuito de las funciones mentales inferiores. Esta idea ya estaba
presente entre los principales neurélogos de fines de siglo XIX, como Pierre Janet
y Joseph Grasset (1904).

Fuertemente inspirado por los escritos de Lévy-Valensi, el psiquiatra y alienista
Fernando Gorriti (1876-1970), considerado un pionero en la introducciéon del
psicoanalisis en la Argentina y miembro de la Sociedad Psicoanalitica de Francia,
mostrd gran interés por el espiritismo. Gorriti solia visitar a varias sociedades
portefias, como Luz del Porvenir, entre otras y sus ideas conectaban tanto la
mediumnidad desde una perspectiva disfuncional, como su interés por el estudio

Revista de Psicologia, 24(2), 2-20 | 2025 | ISSN 2422-572X

https://doi.org/10.24215/2422572Xe193



. Psicologos y espiritistas 1920-1940
|'6V|PS| Parra I

de la investigacion psiquica britanica o metapsiquica francesa por el que acufio la
expresion estado parapsiquiatrico (Gorriti, 1937).

Los higienistas consideraban como una degeneraciéon o un “desvio” la promocion
de practicas que combinaban su fe con el positivismo cientifico. Gorriti destin6 sus
criticas a tales practicas advirtiendo que podian degenerar en cuadros de una
enfermedad conocida como “delirio espirita” o “delirio de incorporacién”. Junto a
Gonzalo Bosch, Gorriti buscaba neutralizar la expansion del espiritismo asi como
establecer criterios para el diagnodstico de la mediumnidad. Los espiritistas a su vez
evitaban y condenaban la inevitable asociaciéon con las practicas curanderiles, lo
cual indujo a las autoridades policiales a perseguir y encarcelar a aquellos que
infringian las normas del ejercicio médico no autorizado conocido como “ejercicio
ilegal de la medicina” (Parra, 2024).

Abordajes pioneros de Fernandez y Efron

Este modelo patologizado del desempeno de los médiums, contrastaba con la labor
conducida por José S. Fernandez (1893-1967), un joven ingeniero converso al
espiritismo con interés en el analisis estadistico de las pruebas de percepcion
extrasensorial, que buscaba replicar los hallazgos de Rhine en los Estados Unidos
en los afios treinta (Fernandez, 1963) y combinaba su dedicacion a la fisica y las
matematicas con el espiritismo experimental, poniendo a prueba a médiums de las
sociedades kardecistas.

Fernandez era un ingeniero civil que admiraba al astronomo francés Flammarion
(1842-1925), una figura respetada tanto en el espiritismo como en la naciente
astronomia popular. Inicialmente escéptico, Fernandez sostenia que era impensable
la espiritualidad por fuera de la religion catélica a la que pertenecia, de modo que
toda adhesion a tales creencias resultaba un absurdo disparate sin base cientifica
alguna. Sin embargo, en 1921, tuvo una singular experiencia inaugural cuando
desafi6 a Frin (1884-1971), un curandero de Villa Dominico, al sur de la provincia
de Buenos Aires, famoso por sus diagnosticos y presuntos éxitos curativos, cuyo
modus operandi consistia en escribir el nombre del enfermo en un billete para
obtener a vuelta de correo los detalles de la enfermedad que lo aquejaba junto a un
puiiado de yuyos. Con el propédsito de desenmascararlo, Fernandez escribio6 los
nombres de dos de sus colegas para un diagnostico que resulto, para su perplejidad,
sorprendentemente exacto. Esta sola experiencia —en palabras de la socidloga de la
religion Hervieu-Léger (1999/2004) — bast6 para conducir a Fernandez desde el
positivismo hacia el espiritualismo por via de una narrativa de conversion a favor
del espiritismo, al que adhirié incondicionalmente hasta su muerte. Este proceso
ocurrié con muchos conversos espiritas que “racionalizaron” su fe (catdlica en su
mayoria) mediatizandola por la conversion hacia la doctrina kardecista.

Invitado por Manio Rinaldini (1887-1961), un lider representativo del espiritismo
argentino de principios de siglo, Fernandez integro las filas de Constancia, la mas
letrada sociedad espiritista portenia por entonces, que cultivaba el estilo tipico de
las sesiones mediumnicas del kardecismo. Rinaldini, que provenia de una familia de
espiritistas, comenz6 en la sociedad espiritista Constancia, pero —separado por
diferencias ideologicas — cre6 el Circulo Psyke de Estudios Filosoficos y
Metapsiquicos, luego Circulo Psykesophia, en 1925. Su interés por el espiritismo —

Revista de Psicologia, 24(2), 2-20 | 2025 | ISSN 2422-572X

https://doi.org/10.24215/2422572Xe193



. Psicologos y espiritistas 1920-1940
|'6V|PS| Parra I

un culto considerado “desviado” para un profesional de cuna catdlica — se mantenia
bajo una discreta seduccién, complementada por su rol como docente universitario.
Se trata de un caso singular de un converso espiritista que lograba hacer coexistir
su vida personal y profesional con una tradicién de intereses en los margenes de la
ciencia, carente de valoracion social, cuya sola adhesion era vista como una inutil
pérdida de tiempo. Pero hacia fines de 1930 examino los estudios del médico francés
Osty mediante el empleo de células fotoeléctricas con el médium austriaco
Schneider en Paris, acerca de lo cual escribié un breve ensayo. Esta técnica servia
para percibir las “radiaciones” emitidas directamente por el médium, sefiales
luminosas o sonoras (Fernandez, 1932; Fernandez, 1934).

Aunque médiums de este estilo eran con frecuencia examinados por los
investigadores psiquicos franceses y alemanes nucleados en el Instituto
Metapsiquico Internacional, Fernandez, por su parte, condujo un estilo de estudio
espirita basado en la mediumnidad “vidente,” que consistia en describir a una
persona —viva o muerta— proporcionando solamente su nombre y el vinculo o
parentesco con el consultante, a veces empleando un objeto “testigo” (como una
prenda personal o un objeto de uso frecuente —por ejemplo, peine, billetera, etc.-,
aunque el modo mas comun era el empleo de una fotografia). Esto fue conocido
bajo el nombre de “psicometria”, practica adoptada por los espiritistas a posteriori.
Si bien la psicometria no era comunmente practicada por médiums sino por otras
personas por fuera de los circulos espiritistas, dada sus implicancias para el éxito
de la mediumnidad, los asi llamados médiums “metagnomos” también empleaban
objetos o fotos del difunto para la comunicaciéon espiritual. En el espiritismo
francés se adopt6 rapidamente este procedimiento con propdsitos experimentales
(en inglés, token object effect), asumiendo que el objeto era un “detonante” para la
comunicacion espiritual.

Los “experimentalistas” pretendian poner a prueba la mediumnidad mediante un
protocolo, con un doble propdsito: por un lado, determinar la identificacion del
presunto agente desencarnado, y, por otro, discriminar indicadores de insania para
validar a los médiums a quienes se estudiaba. De 1937 a 1939, se llevaron a cabo un
total de catorce sesiones con varias de las médiums de la sociedad Constancia, una
de las mas antiguas sociedades espiritas argentinas, fundada en 1877. Estas sesiones
fueron conducidas por Rinaldini y grabadas taquigraficamente por Herosa, otro
miembro del circulo y activo espirita. Rinaldini, que ponia énfasis en un espiritismo
mas experimental que religioso, apadrinaba a Fernandez en la ejecucion de estos
ensayos (Fernandez, 1936). Rinaldini estaba rodeado de médiums entre los
miembros de su propia familia: su esposa Pepita (seudéonimo de Josefina Aramburu,
1909-1952) era una reconocida médium escribiente y su padre y hermanos también
habian sido conspicuos integrantes de varias sociedades espiritistas a fines del siglo
XIX. Fernandez comenzo a disefiar un nimero de protocolos que reproducian los
trabajos conducidos en el Instituto Metapsiquico Internacional de Paris con
algunos médiums de las sociedades espiritistas argentinas. Inicialmente, estos
ensayos tenian un tipico corte “cualitativo”, esto es, basado en la clasificacion y
analisis de las afirmaciones de los médiums con el propésito de encontrar patrones
comunes de sus declaraciones en trance.

Revista de Psicologia, 24(2), 2-20 | 2025 | ISSN 2422-572X

https://doi.org/10.24215/2422572Xe193



. Psicologos y espiritistas 1920-1940
|'6V|PS| Parra I

Fernandez y su grupo comenzaron de una manera bastante informal, pero estos
trabajos ganaron cierta sofisticaciéon en la busqueda de mejorar los protocolos. Por
ejemplo, segiin él, obtuvo un registro de las variaciones electromagnéticas del
“fluido” de los médiums, llevé a cabo un seguimiento de la remisién de cancer en
pacientes clinicamente diagnosticados después de la intervencion de médiums
curadores mediante “pases” (que eran atribuidos a “la accién sanadora de los
espiritus”) (Fernandez, 1933a).

Otras practicas incluian pruebas de clarividencia o doble vista, definida como un
tipo de “rayos X” del médium para diagnosticar enfermedades, la técnica de
identificacion espirita (un estilo de practica que permitia diferenciar una
personalidad “secundaria” o subconsciente de un médium de una incorporacioén
espiritual) y la escritura automatica o mediumnidad escribiente (donde el médium
era capaz de escribir bajo el dictado de su “espiritu-guia”). Con el proposito de
validar a sus médiums, varios lideres espiritas se mostraron benevolentes y
permitieron que los médiums de sus sociedades fueran examinados “en favor de la
verdad”, asumiendo un criterio de garantia y legitimidad entre los médiums mas
representativos de las sociedades para extinguir toda sospecha de engafio, ilusion
o trastorno mental. De una larga lista no especifica, parece que un pufiado de ellos
aprobo ciertas pruebas y gano crédito por su performance. Finalmente, descollaron
dos médiums para este emprendimiento: De Ricur y De Meyrelles (Fernandez,
1933a, 1933b).

A principios de los afios treinta, la modalidad de estos experimentos era bastante
doméstica en naturaleza; incluso es posible que la distinciéon entre médiums y
“metagnomos” ni siquiera fuese una frontera bien definida para Fernandez, a quien
tampoco le preocupaba una discusiéon semantica (ver una version abreviada de estos
experimentos en Fernandez, 1941, 1949). Ademas, entre estos médiums, se
encontraban su propia esposa, Maria Amanda Ravagnan (1895-1967), madre de sus
dos hijas y su cuiiado, Luis Maria Ravagnan (1905-1986), hermano de Maria
Amanda, quienes no se atribuian ninguna condicién como médiums (excepto
inicialmente el cufado), pero mostraron cierta sensibilidad que justificaba estas
pruebas. El cuerpo de examinadores estaba integrado por otros profesores, como el
fisico Morgado, profesor de Fisica en los colegios Mariano Moreno y Bernardino
Rivadavia, o el bidlogo Del Ponte (1897-1969), doctor en Ciencias Naturales y
profesor de Biologia en la Universidad de Buenos Aires, cuyos libros de texto fueron
obligatorios durante décadas en las escuelas de ensefianza media (Bejarano, 1969).

Fernandez pas6 a organizar un ciclo formal de encuentros cuando, el 3 de mayo de
1934, inici6 sus reuniones en el asi llamado circulo espiritualista Atman, donde
ambas médiums y los miembros de su familia cooperaron en varias de estas
pruebas. Las sesiones comenzaban con todos los miembros tomados de sus manos.
Después, cada médium iba verbalizando las “impresiones” que experimentaba de
cada uno del resto de circulo. Descubrieron asi que bajo un estado de trance,
Ravagnan “habia desarrollado espontineamente una mediumnidad escribiente, con
episodios premonitorios (...) y finalmente (...) se ha desarrollado ampliamente la
videncia o clarividencia (...) acompafada de percepciones psicométricas notables”
(Fernandez, 1933a, p. 12). El circulo Atman también examiné las curaciones
practicadas por la médium Meyrelles bajo la observacion de un grupo de médicos,

Revista de Psicologia, 24(2), 2-20 | 2025 | ISSN 2422-572X

https://doi.org/10.24215/2422572Xe193



. Psicologos y espiritistas 1920-1940
|'6V|PS| Parra I

quienes efectuaron ensayos exploratorios de curaciéon a distancia que -segin
Fernandez— “dieron resultaron altamente significativos.” (Fernandez, 1933a, p. 12).

Impresionado por estas reuniones, los dias 26 y 30 de octubre de 1933, el profesor
Del Ponte decidi6 llevar a ambas médiums y al doctor Ravagnan a dos de sus clases
de Biologia en la Universidad para una exhibicion y practica entre docentes y
estudiantes. Ante alumnos, profesores, autoridades y algunos de los miembros del
circulo Atman, Del Ponte “presentd fendémenos de clarividencia pragmatica
[practica donde el médium verbaliza sus impresiones o “lecturas” mediante un
objeto como testigo] con el Dr. LMR [Luis Maria Ravagnan], actuando la dotada
Ofelia G. de Ricur” (Fernandez, 1933c, p. 814). Por cierto, era la primera vez que tres
médiums se presentaban con estatus de objeto de investigacién en una universidad,
de modo que Del Ponte se animé a incluir como asignatura la Fenomenologia
Supranormal en el cuarto afio de la carrera de Biologia de la Facultad de Ciencias
Exactas y Naturales. Fernandez advierte que a pesar de un ambiente desfavorable
(no da mas detalles, quiza por escepticismo), los asistentes se retiraron “altamente
satisfechos con las pruebas presentadas” (Fernandez, 1933c, p. 814; version
abreviada en Fernandez, 1935). Del Ponte defiende esta inclusiéon argumentando:
“Asi como para ver los cromosomas de una célula, es necesario tener el microscopio
adecuado, sin que el carecer de él dé derecho para negar su existencia; para
observar hechos supranormales hay que disponer de un médium” (Fernandez, 1935,
p. 52). Convencido de sus habilidades como médium, Ravagnan comenzé a dar
testimonio publico de la doctrina espirita en discursos radiofonicos que daba para
la estacion Radio Portefa, donde dejo entrever las dificultades para conciliarla con
su actividad en el consultorio odontolégico y la administracion publica. De hecho,
su interés por las ciencias sociales, y particularmente la filosofia y la psicologia,
produjeron un paulatino retiro de su profesion odontolégica, por lo que abrazo la
orientacion fenomenolodgica existencial de la que resultdé un pionero (para
biografias, ver Klappenbach, 2009; Dagtal, 2012).

Por su parte, los experimentos con Maria Amanda consistian en sesiones de
psicometria. Por ejemplo, se colocaba en sus manos anillos, relojes, peines, etc., sin
informacion alguna de sus duefios (o sea, a ciegas). Luego, la médium verbalizaba
las caracteristicas fisicas, rasgos de personalidad o emocionales de sus duefios con
base en estas impresiones. Segiin Fernandez, Maria Amanda describia verbalmente
sus propias imagenes mentales a ojos cerrados y concentrada en un objeto,
clasificando estas descripciones de acuerdo a un parametro de respuestas acertadas,
dudosas o erradas por la presencia o ausencia fisica de su duefio (“sujeto-objetivo”),
si habia muerto, por el contenido de las “imagenes” (orden fisico, psicolégico-moral
o social), para luego obtener una tasa de aciertos o errores. De las catorce sesiones,
Maria Amanda obtuvo 1872 aciertos (un 89 %) sobre un total de 2103 ensayos (ver
Fernandez, 1941, 1949).

Ferndndez decidi6 someter estas pruebas a un escrutinio de mayor rigor,
clasificando y evaluando estas declaraciones con el propoésito de encontrar aciertos
y errores mediante un calculo de probabilidades. Los médiums de la sociedad
Constancia o de otras sociedades cooperativas a menudo eran acompanados por un
lider espiritista que servia como “protector” en la sesion. Esta practica era comun
entre los kardecistas, que consideraban estas pruebas como formas de “contaminar”

Revista de Psicologia, 24(2), 2-20 | 2025 | ISSN 2422-572X

https://doi.org/10.24215/2422572Xe193



. Psicologos y espiritistas 1920-1940
|'6V|PS| Parra I

al periespiritu del médium de otras fuerzas nocivas. En suma, el espiritismo
experimental resulté en una estrategia de trabajo donde se autentificaba la doctrina
espiritista refrescandola con evidencia experimental. La revista Constancia también
reprodujo las quijotescas presentaciones de Fernandez con sus médiums “estrella”.
Como docente de Fisica en las universidades en combinacién con su profesion de
fe, Fernandez lider6 la divulgacion de un espiritismo critico examinando el
desemperio de los médiums en un ambito por fuera de los circulos espiritistas. En
sus propias palabras: “Cuando se comprenda la realidad cientifica de la existencia
de la energia espiritual integrada por elementos individuales o espiritus, el
espiritismo sera Ciencia en el sentido oficial del término, ya que su doctrina es
eminentemente cientifica desde ahora” (Fernandez, 1932, p. 16). Para designar a
esta dimension mas experimental de la doctrina espirita propuso el término
espiritologia, en lugar de espiritismo, esperando asi poder discernir y colocar una
frontera entre la doctrina y su representacion social frente a la opinién publica o
cualquier critico mordaz.

La psicologia paranormal a debate

Entre 1910 y 1940, numerosas colectividades de paises europeos afincadas en la
Argentina desde hacia décadas hicieron esfuerzos por reunir fondos para traer a sus
principales referentes intelectuales en tiempos convulsos, de modo que un flujo de
eruditos visitantes ilustr6 a la comunidad cientifica y cultural argentina. Los
movimientos de transgresién, innovacién, critica, compromiso, las
transformaciones en todos los ambitos y una gran desilusiéon respecto a la
democracia liberal impulsaron el surgimiento de una cultura de masas con brujulas
intelectuales que apuntaban hacia la descollante ciudad de Berlin, que representaba
la maxima encarnacion de la modernidad junto con Paris. Ambas ciudades eran un
simbolo para la vida artistica y los movimientos politicos conducidos por lo general
por clases medias urbanas (Buchbinder, 1997).

En los afios veinte, Buenos Aires se hizo fuerte eco de la denominada gloire
bergsoniana, introducida por Bergson (1859-1941), un filésofo francés y premio
nobel de Literatura. Tanto el campo literario, representado por Ocampo, Borges y
Bioy Casares, el campo filosofico, por Korn y Rougés, como otras figuras del mundo
intelectual espafiol, como Ortega y Gasset, D’Ors y Garcia Morente, legitimaban
esta filosofia. El pensamiento de Bergson desembarco en el ambiente académico
argentino en un contexto de creciente tensiéon antipositivista, complementandose
con lecturas desde las columnas de los diarios La Prensa y La Nacion hasta los
testimonios del ambito académico, como los de Korn y Alberini, quienes
recuperaron el pensamiento filosofico de las denominadas “filosofias de la
conciencia” con énfasis en Bergson y Husserl, entre otros (Bustelo y Dominguez
Rubio, 2016).El bergsonismo se fundamento en la idea de que la intuicion reemplaza
los métodos inductivos de las ciencias naturales; ya no es la razén sino la
conciencia donde predominan conceptos tales como la intuicion, la sensibilidad y
la conciencia, que van a formar parte del nuevo aparato epistemoldgico que
confronta al positivismo y al cientificismo. Los estudios humanisticos coinciden
con el desarrollo de esta “nueva sensibilidad” en torno a valores espirituales y
morales que eran repudiados por el materialismo positivista de décadas previas
(Sosa, 2020). Bergson mantuvo una viva preocupacion por el espiritismo y la

Revista de Psicologia, 24(2), 2-20 | 2025 | ISSN 2422-572X

https://doi.org/10.24215/2422572Xe193

—_
(@)



. Psicologos y espiritistas 1920-1940
|'6V|PS| Parra I

metapsychique, como la denominaba su compatriota Richet (1923), por ejemplo.
Entre 1905 y 1908 fue miembro de una comision del Instituto General de Psicologia
de Paris encargada de examinar las presuntas habilidades de la médium italiana
Palladino. En su conferencia de 1910 sobre “Le réve” (“El suefio”), publicada en el
Boletin del Instituto, Bergson plantea la posible influencia de la telepatia en los
suefios (Bergson, 1919). En 1913, llego a ser presidente de la Society for Psychical
Research de Londres, la entidad que nucleaba a espiritistas experimentales y
filosofos britanicos, donde mostré6 un signo de optimismo a favor de la
investigacion psiquica como “tierras desconocidas por descubrir” (Bergson, 1914, p.
158). Los kardecistas también rescataron elementos de su doctrina (ver Giménez,
1919). Bergson ademas empleaba la metafora “nuestro amplio cuerpo” para
comprender todo lo que percibimos, usando el concepto de interconectividad, es
decir, la necesidad de que la ciencia prolongara sus rigidas fronteras materialistas,
en cierta medida coincidiendo (aunque no en el mismo sentido) con las
proposiciones de los espiritistas.

La asi llamada “generacion del diez”, cuyas corrientes filoséficas dominantes eran
el idealismo, el vitalismo y la axiologia, comenz6 a cuestionar precisamente el
dominante positivismo de la generacion del ochenta en el discurso de los claustros
universitarios. Por ejemplo, en 1918, la revista Estudios, editada por la Academia de
Letras del Plata del Colegio El Salvador, publicé un articulo de Molina donde
analiza la obra Phantasms of the living de los fil6sofos britanicos Myers, Gurney y
Podmore, los fundadores de la Society for Psychical Research, que defendian al
espiritismo experimental. En este contexto, una politica universitaria de tono
conservador puso énfasis en alcanzar una sintesis entre las tendencias logistas y
psicologistas planteando una teoria del conocimiento en términos objetivos y
puros, con aportes de la psicologia y la biologia, incluso previa a la aparicion de la
conciencia. En este punto Alberini absorbe a Bergson a través del idealismo
trascendental de Kant (Donnantuoni Moratto, 2014).

Este periodo también propici6 la visita, entre otros, del fisico Einstein a la
Universidad de Buenos Aires en 1925, gracias a la gestion de la Asociacion Hebraica
y la Instituciéon Cultural Argentino-Germana, para un tour de conferencias en
Buenos Aires y Cordoba (Gangui y Ortiz, 2014). Incluso dos eruditos alemanes
fuertemente vinculados a estas corrientes discutieron la legitimidad del “ocultismo
cientifico” (término empleado por los alemanes para designar al espiritismo
experimental) en el ambito académico de Buenos Aires. El primero fue el fil6sofo
Dessoir (1867-1947), médico y profesor de la Universidad de Berlin, una figura
reconocida de la Sociedad Alemana de Estética y Ciencia de las Artes, que habia
hecho manifiesto su interés por la “parapsicologia” y que, de hecho, es reconocido
como el creador del término (ver Dessoir, 1889).

Dessoir dict6 dos conferencias en la Facultad de Filosofia y Letras en Buenos Aires
y una en la Universidad Nacional de Cordoba sobre estética e historia alemana, con
énfasis en la historia de la psicologia, las etapas del proceso de creacion artistica, la
teoria general del arte y su propia clasificacion de las artes. De hecho, en su
presentacion publica, el filésofo Astrada (1894-1970), de Cordoba, senald con tono
critico:

Revista de Psicologia, 24(2), 2-20 | 2025 | ISSN 2422-572X

https://doi.org/10.24215/2422572Xe193

—_—
—_—



. Psicologos y espiritistas 1920-1940
|'6V|PS| Parra I

Han resurgido, en el ambito espiritual de Europa, los desvarios y
exacerbaciones de la sensibilidad mistica. El resultado es que hoy pululan las
sectas ocultistas, las escuelas teosdficas y antroposdficas, constituyendo este
fenémeno, harto sugestivo, un peligro para la verdadera, la auténtica
cultura. Ante el avance de este delirante y vasto misticismo, respaldado en
una sedicente intuicion espiritual que desconoce la continuidad del
pensamiento cientifico, la vigorosa concatenaciéon de todo proceso
especulativo valido, el profesor Dessoir ha dado su voz de alerta. (Astrada,
2021, pp. 241-242, cursiva en el original).

Aunque ciertamente el discurso de Dessoir fue pesimista, el 22 de septiembre de
1926 ofreci6 otra conferencia en la Facultad de Filosofia y Letras de Buenos Aires,
titulada “La ciencia y el ocultismo”, donde reclamaba el interés de los cientificos
argentinos por abordar el problema. Aqui describié sus propias experiencias y
recomendd examinar a los médiums antes de iniciar una sesion, observarlos
atentamente (dejarse “burlar” aun si cometen fraudes), pero en un segundo paso
tomar todos los recaudos necesarios inspirados en los “errores” de la primera
observacion. Si bien pudo satisfacer a sus admiradores, su exposicion no dejo del
todo conformes a los espiritistas argentinos, quienes criticaron su exceso de
prudencia calificando al expositor como una eminencia “indecisa” a la hora de
desconocer las bondades del espiritismo y sus evidencias positivas (La crisis de la
psicologia contemporanea , 1926).

La segunda visita fue la del bidlogo y filosofo aleman Driesch (1867-1941), invitado
por la Institucion Cultural Argentino-Germana, quien expuso en la Facultad de
Filosofia y Letras en 1928, cuando su filosofia neovitalista ya habia atraido la
atencion tanto de cientificos materialistas como de varios intelectuales catolicos. La
institucion incluso autorizé un encuentro para entrevistar al filosofo aleman que
satisfizo las inquietudes de un comité de kardecistas de la Confederacion Espiritista
Argentina, al punto de que estos lamentaron la falta de tiempo para una
presentacion publica en su sede social (Una entrevista con el eminente sabio prof.
Hans Driesch, 1928). Driesch desarrollé un profundo interés en la investigacion
psiquica y la parapsicologia (Driesch, 1932) y en 1926, como Bergson, fue
presidente de la britanica Society for Psychical Research (ver Pareti, 2017). Mas
tardiamente, el neurdlogo francés Moutier (1881-1961), un pionero de la
gastroenterologia, también dictd una conferencia, titulada “Los fendémenos
metapsiquicos”, en el Aula Magna de la Facultad de Filosofia y Letras de Buenos
Aires, con motivo de su visita al Dispensario Publico Nacional para Enfermedades
del Aparato Digestivo (hoy Hospital Doctor Carlos Bonorino Udaondo) en
septiembre de 1939 (Sosa, 2022). Moutier, considerado el “padre de la semiologia
endoscopica”, era miembro por entonces del Instituto Metapsiquico Internacional
de Paris, del que luego lleg6 a ser su presidente entre 1946 y 1950.

Este contexto académico claramente propicid6 un espacio para abrir nuevas
corrientes en filosofia y psicologia. En efecto, Alberini, decano de la Facultad de
Filosofia de la Universidad de Buenos Aires, que habia acompafiado la acciéon
transformadora de la posreforma universitaria de 1918, propuso la creacion del
Instituto de Psicologia (IP) el 24 de noviembre de 1931. En dicha institucion se
abrazaron varias ramas de la investigacion psicologica de aquel entonces,

Revista de Psicologia, 24(2), 2-20 | 2025 | ISSN 2422-572X

https://doi.org/10.24215/2422572Xe193

-
N



. Psicologos y espiritistas 1920-1940
|'6V|PS| Parra I

agrupadas en diez secciones: psicologia general, fisiologica, psicometria,
patologica, psicotécnica, psicopedagogia, colectiva, caracterologia y criminologia,
incluyendo a la “psicologia paranormal” (Mouchet, 1941; Musso, 1973). Aunque las
secciones gozaban de todo el prestigio de sus conductores, la inclusion de una
psicologia paranormal ciertamente pudo haber resultado inquietante —cuanto mas
controvertida—, si bien el vocablo “paranormal” no tenia por entonces la misma
implicacion esotérica que alcanzé décadas mas tarde (el prefijo para— alude a un
numero de fendmenos que —como su etimologia indica- se encuentran al lado de o
al margen de la psicologia convencional, ver Dessoir, 1917). Por otra parte, el
Instituto adheria a un movimiento renovador donde esta psicologia paranormal
gand cierta equidad en este contexto, quiza un “guifio” de sus fundadores a la
psicologia general que se pensaba con un tinte humanista, cuando el vitalismo iba
a poner en crisis la concepcion positivista de la psicologia (Dagfal, 1997).

La organizacion del IP estaba distribuida entre un director, un secretario, biblioteca
y publicaciones propias. En 1933, Mouchet (1886-1977) present6 un plan de trabajo
inspirado en la psicologia vitalista, propulsada originalmente por Driesch. Tanto
Driesch como Mouchet compartian un interés comun por el estudio de los
médiums, de manera que no es raro que ambos tomaran seriamente en
consideracion a la psicologia paranormal como un campo legitimo de
investigacion. En 1919, Mouchet conservé el Laboratorio de Psicologia
Experimental después de la renuncia de Pifiero bajo la jefatura de Alberti debido a
su experiencia como director del Instituto Nacional de Ciegos en 1914 (Foradori,
1941). Por su parte, Driesch buscaba una confirmacion de la teoria vitalista en el
estudio de las manifestaciones de la parapsychologie y examin6 un gran nimero de
fenémenos bioldgicos, psicologicos y metafisicos para fundamentar la refutacion
del materialismo. Driesch invocé el concepto aristotélico de “entelequia”, esto es,
una finalidad inmaterial e inmanente en cada ser viviente que organiza la materia
cumpliendo una funcién teleologica.

Entre los docentes que conformaron las areas de trabajo del IP, se incorporaron
Loudet (caracterologia y criminologia), Beltran (psicologia patoldgica), Alberti
(psicometria) y Jachesky (psicologia fisiologica). El IP publico la revista Anales,
dirigida por Mouchet; el primer volumen en 1935, el segundo en 1938, y el tercero
en 1941. Entre 1931 y 1936 se obtuvieron nombramientos por concurso para
ayudantes ad honorem del dltimo afio o con las mejores calificaciones. Entre los
galardonados, dos de ellos merecieron el reconocimiento: Efréon (1904-1981) y
Foradori (1905-1968).

Efrén obtuvo su Doctorado en Letras en 1929 por la Facultad de Filosofia y Letras
de Buenos Aires y, en mérito a sus calificaciones, la Universidad le otorgd una beca
de veinte meses para perfeccionarse en Francia y Alemania. Posteriormente, se
gradu6 como doctor en Ciencias Sociales por la Universidad de Columbia, con una
disertacion doctoral basada en el estudio del gesto en la cultura, bajo la tutela del
antropologo Boas (uno de cuyos libros de texto es un clasico de la semidtica
moderna; ver Efron, 1941). Efréon no solo compartia con el psiquiatra N. Rojas
(1890-1971) su interés por la investigacion de los médiums, sino que con esta beca
inici6 un didactico periplo por las principales ciudades europeas en busca de
instrumentos y capacitacion en psicologia. Sin embargo, a poco de instalarse en

Revista de Psicologia, 24(2), 2-20 | 2025 | ISSN 2422-572X

https://doi.org/10.24215/2422572Xe193

—
w



. Psicologos y espiritistas 1920-1940
|'6V|PS| Parra I

Europa, el auge por el estudio de los médiums en el periodo de entreguerras lo
coloc6 en una posiciéon diferencial respecto al desafio de nuevas formas de
psicologia. Por ejemplo, en Berlin, visitd algunos centros de investigaciéon (no
especifica cuales) con énfasis en parapsychologie, la expresion dominante en la
Republica de Weimar para la investigacion de los médiums (Gimeno, 2019).

Durante su estadia europea, Efron aconsejaba a R. Rojas sobre la necesidad de
contar con un laboratorio experimental en psicologia paranormal bajo la direccion
de un comité autorizado y competente: “Traeré todo el material necesario para su
organizacion —declara en una carta a Rojas en 1929—, a fin de interesar a todos
aquellos que con su dinero podrian financiar la empresa” (Efron, 1930, s.p.). Esta
labor no solo fue de interés para examinar a los médiums; de hecho en su propia
tesis doctoral presentada en la Facultad de Filosofia y Letras de la Universidad de
Buenos Aires, analiza los resultados de una variedad de experimentos de telepatia
con dibujos, por ejemplo, los estudios conducidos con la médium Kahl (Efrén,
1944). La tesis de Efron llevo por titulo “La percepcion paranormal” y fue aprobada
por el mismo Emilio Ravignani, pero desafortunadamente aun continua extraviada
en el Departamento de Archivos de la Direccion Técnica de Alumnos en la Facultad
de Filosofia y Letras de la Universidad de Buenos Aires. En su tesis, Efron examina
el curioso caso de Olga, una dama parisina de origen ruso que reproducia en su
propia piel la imagen o palabra percibida por via telepatica (Efron, 1930).

La seccion de psicologia paranormal del IP no contaba con las mismas ventajas
operativas, en cuanto a un “laboratorio”, que sus equivalentes europeos (por
ejemplo, el Instituto Metapsiquico Internacional de Paris, que aspiraba a emular),
de modo que Mouchet promovié no solo la capacitacion a uno de sus mejores
graduados, sino también el apoyo a esta idea en los Anales con un articulo del el
jurista espafiol Jiménez de Asua (1889-1970), quien escribié acerca del uso de
videntes en la administracion de justicia criminal. Jiménez de Asta examind el
juicio contra Guenther-Geffers de Insterburg, entre 1926 y 1928. Durante ese juicio,
la médium en trance describi6 los objetos que habian sido sustraidos en un robo, la
escena del crimen y los nombres del propietario y del ladron. Aunque escéptico,
Jiménez de Asua sostuvo que facilitar y esclarecer los procedimientos criminales
usando videntes podia resultar un recurso valido para dilucidar eficazmente los
procesos que fuesen ajustados a derecho (Jiménez de Asta, 1941/1949).

A raiz de sus propios contactos epistolares con otros expertos, Efron participo
activamente en el Instituto Metapsiquico Internacional durante su estadia en Paris.
Inicié observaciones de médiums tales como Schneider (1908-1957), que habia sido
invitado para ser examinado con un nuevo sistema basado en tecnologia de
infrarrojos. Efron también acompafié cercanamente la labor del médico francés
Osty (1874-1938) y de su hijo, que era ingeniero, en el diseno de dispositivos para
examinar a médiums (balanzas, sistemas de alarma, entre otros) y trabajaron juntos
para desenmascarar a algunos impostores, como el caso de la polaca Polielska (Osty
y Osty, 1933). Durante aquel periplo europeo, Efron visit6 la Society for Psychical
Research en Londres -la central de la investigacion psiquica que nucleaba a
prominentes fil6sofos y fisicos— y el National Laboratory for Psychical Research
—-una empresa unipersonal dirigida por el investigador psiquico britanico Price
(1881-1948) (Price, 1930) —. Ademas, Efron habia iniciado varios experimentos de

Revista de Psicologia, 24(2), 2-20 | 2025 | ISSN 2422-572X

https://doi.org/10.24215/2422572Xe193

—_
S



. Psicologos y espiritistas 1920-1940
|'6V|PS| Parra I

“comunicacién intermental”, pero poco se conoce acerca de esta labor ya que gran
parte de sus escritos se extraviaron en el puerto de Amberes (G. Efron,
comunicacion personal, 18 de marzo de 2019).

Desafortunadamente, a su regreso, en 1931, una constelacion de factores
interrumpid su proyecto académico. Los conflictos politicos, como el golpe de
estado civico-militar que derroc6 al presidente Yrigoyen (Efron estaba afiliado al
radicalismo), su frustracion a causa de la denegacion de presupuesto para
establecerse en los Estados Unidos (gasto que finalmente tuvo que afrontar solo), la
inminente ola antisemita que anticipaba el nazismo, las resistencias y temores por
el avance de un proyecto —mecenazgo para sostener el laboratorio a falta de un
apoyo econdmico desde la Universidad, proyecto que fracas6 — terminaron
derrumbando sus iniciativas y extinguiendo todas las posibilidades. Desalentado y
con sus propios recursos, se establecio en los Estados Unidos, donde se involucrd
activamente en movimientos pacifistas como protector de la libertad, el
librepensamiento y la causa judia. También abrazé la antropologia como ciencia
social con la misma pasion que sus estudios con los médiums europeos. A partir del
golpe de Estado de 1930, aquellos nuevos aires que habian traido el humanismo y
la psicologia vital fueron abandonados para que retornara el naturalismo bajo la
ideologia biotipologica (Klappenbach, 2006).

La mediumnidad entre la patologizacion y la psicologizacion

En prolongados intentos por desmarcarse de acusaciones de insania dominantes en
tiempos de las teorias eugenésicas, el colectivo espiritista hizo grandes esfuerzos
por evitar a los asi llamados “falsos espiritistas”, a menudo perseguidos y
condenados por el poder de la fuerza policial. Esta impresiéon generé una doble
imagen del médium: una figura “sacralizada” por los espiritistas, pero un “alienado”
para la opinion publica, asociando al espiritismo con el curanderismo o “creencias
extrafas”. Este problema condujo a los espiritistas a disminuir o reforzar, en
diferentes momentos historicos, sus actividades de propaganda y las publicaciones
que ilustraban sus doctrinas y practicas. Los esfuerzos por presentar a la
mediumnidad por fuera del curanderismo estan presentes, por ejemplo, en los
debates del Primer Congreso Interno Espiritista organizado por la Confederacion
Espiritista Argentina en 1921, que establecia que “los médiums deben quedar
excluidos de formar parte en la comision directiva de sus respectivos centros”. Los
kardecistas establecieron que:

el curanderismo, tanto si intervienen los espiritus como si es ejercido por
personas que dan remedios o consejos médicos o bien utilicen sus fluidos y
practicas magnéticas o el hipnotismo y se cobre o sean gratis dichas
practicas, queda absolutamente excluido de los centros espiritistas
confederados. (Confederacion Espiritista Panamericana, 1921, p. 46)

Para los kardecistas, el médium debia quedar bajo la custodia —doctrinaria,
emocional y espiritual- de los lideres de la sociedad, sobre todo porque, bajo la
figura de “secta”, corrian potencialmente peligro de quedar sujetas a restricciones
y sanciones de las autoridades higienistas.

Revista de Psicologia, 24(2), 2-20 | 2025 | ISSN 2422-572X

https://doi.org/10.24215/2422572Xe193

—_
(&)



. Psicologos y espiritistas 1920-1940
|'6V|PS| Parra I

La psiquiatria francesa defendi6 esta interpretacion para aislar y tratar el “delirio
espirita”, que llegb a tener una importancia considerable en los debates entre el
espiritismo y la psiquiatria. Por un lado, estos fendmenos se describieron y sobre
todo se interpretaron de diversas formas, conforme al origen tedrico de filosofos,
alienistas o psicologos; en otras palabras, o bien eran la expresion de actividades
inferiores de la mente como signo patognomico de un estado mental desequilibrado
(sensacion, imaginacion, memoria) o eran la manifestacion de otra parte de la
personalidad: el espiritu en el caso de los espiritistas o el inconsciente, en el caso de
los psicologos. Por otro, una caracteristica era la idoneidad de las mujeres para la
mediumnidad en el espiritismo, que en el periodo de entresiglos reflejo una
patologizacion victoriana estereotipada de la sexualidad femenina que se expandio
por toda la cultura de la época. Por ejemplo, en la medicina de fines del siglo XIX,
el discurso de la histeria era dominante, de modo que la supuesta conexién entre
las médiums y la histeria fue un tema de interés para muchos neurdlogos y
psicologos (Braude, 2001; Matsuo, 2023; Owen, 2004).

Especificamente, la patologizacion y la psicologizacion fueron estrategias para lidiar
con la experiencia disruptiva de la mediumnidad y la sensacién de amenaza del
espiritismo. Los debates entre alienistas y espiritistas, por dentro o por fuera del
espiritismo, son un ejemplo de como, hacia fines del siglo XIX y principios del XX,
la retérica de espiritas, médicos y algunos filosofos adoptd posiciones frente a una
disputa de limites. Es importante prestar atencion a este problema para estudiar el
proceso de constitucion de limites, lo cual promete ayudar a comprender mejor la
dindmica social de la ciencia y su historia cultural.

Conclusiones

Entre 1920 hasta principios de los afios cuarenta, se gesto en el mundo académico una
iniciativa prometedora que los espiritistas comenzaron a percibir como un
reconocimiento, lejos del estigma de la locura, que hasta entonces constituia la gran
amenaza del espiritismo por parte de la comunidad médica. De hecho, después de la
Primera Guerra Mundial, la comunidad psiquiatrica experiment6 una transformacion,
especialmente respecto a las nociones de “enfermedad mental”, o mejor dicho,
respecto a las relaciones entre lo normal y lo patologico. La investigacion y la
teorizacion de los fendmenos mediimnicos afectaron a la psiquiatria y a la psicologia,
con temas tales como el automatismo motor y la accion automatica de los nervios,
conceptos del subconsciente de Myers y James (y mas tarde el inconsciente de Freud),
los estudios de telepatia de Gurney y Richet y la psicopatologia de los médiums segin
Janet y Grasset, que creian que estos fendmenos requerian explicaciones diferentes a
las propuestas por el modelo psiquiatrico (Alvarado, 2002).

En alguna medida, la psicologia reaccion6 contra los fenémenos de la mediumnidad
porque el espiritismo cuestionaba la dependencia del pensamiento y la conciencia
del sistema nervioso, en contra de lo que se habia aprendido sobre las localizaciones
del funcionamiento sensoriomotor durante el siglo XIX. En efecto, la teorizacion
sobre el fendmeno mediimnico contribuyo en gran medida al desarrollo de aspectos
de la psiquiatria y de la psicologia. Conceptos tales como el inconsciente en
psicologia y el periespiritu en el espiritismo ya habian sido cuestionados como
problema a inicios del siglo XX.

Revista de Psicologia, 24(2), 2-20 | 2025 | ISSN 2422-572X

https://doi.org/10.24215/2422572Xe193

—
(@)



. Psicologos y espiritistas 1920-1940
|'6V|PS| Parra I

Aunque las discusiones continuaron, las practicas sanitaristas de mediados de los
afios cuarenta pusieron el foco —no sin rasgos propios del higienismo “duro” -
sobre los médiums de las sociedades espiritistas, pero bajo la mirada del Estado
como un agente de control respecto a tales practicas, cada vez mas ampliamente
distribuidas en diversos nucleos urbanos. Si bien la practica de la mediumnidad no
declino, las controversias adquirieron una creciente efervescencia, implicando
tanto la preocupacion del Estado como la de los experimentalistas que buscaban
desmarcarse del espiritismo religioso a través de la naciente psicologia.
Independientemente de las discusiones sobre la naturaleza “nociva” de las practicas
espiritas y del valor conceptual de la creencia en la comunicacion con los espiritus,
el médium era considerado un sujeto capaz de “disociar” su personalidad y tener
acceso a ‘fuerzas inconscientes”. Finalmente, la historia del espiritismo en este
contexto permite comprender como se define la ciencia en diferentes épocas no
solo como una herramienta para identificar las estrategias de estos actores en su
momento historico, sino para comprender como emplearon el concepto de ciencia
para alcanzar sus objetivos incluso si esas etiquetas eran “correctas” segin los
estandares de la modernidad.

Los debates entre alienistas y espiritistas, por dentro o por fuera del espiritismo,
son un ejemplo de como, hacia fines del siglo XIX y principios del XX, la retérica
de espiritas, médicos y algunos filésofos adoptd posiciones frente a la disputa de
limites. Es importante prestar atencion a este problema para estudiar el proceso de
constitucion de limites, lo cual promete ayudar a comprender mejor la dinamica
social de la ciencia y la historia cultural. También puede evitar que los cambios
epistémicos se produzcan en las margenes —o zona gris— de la ciencia mediante un
criterio de demarcacion que contribuya a visualizar las fronteras entre la ciencia y
la no ciencia, en lugar de indagar en los mecanismos sociales y politicos implicados
en su construccion.

Revista de Psicologia, 24(2), 2-20 | 2025 | ISSN 2422-572X

https://doi.org/10.24215/2422572Xe193

-
~



. Psicologos y espiritistas 1920-1940
|'6V|PS| Parra I

Referencias

Alvarado, C. S. (2002). Dissociation in Britain during the late nineteenth century:
The Society for Psychical Research, 1882-1900. Journal of Trauma &
Dissociation, 3(2), 9-33. HTTPS://DOI.ORG/10.1300/J229V03N02_02

Astrada, C. (2021). Textos de juventud: de la revolucion universitaria a la vanguardia
filosofica (1916-1927) (N. Bustelo y L. Dominguez Rubio, comps.). CeDInCI
Editores.

Bejarano, J .F. R. (1969). Eduardo Francisco del Ponte (1897-1969). Revista de la
Sociedad Entomologica Argentina, 32(1-4), 5-8.

Bergson, H. (1914). Presidential address 1913. Proceedings of the Society for Psychical
Research, 27, 157-175.

Bergson, H. (1919). L’energie spirituelle: Essais et conférences. Les Presses
Universitaires de France.

Braude, A. (2001). Radical Spirits: Spiritualism and Women's Rights in Nineteenth
Century America. Indiana University Press.

Buchbinder, P. (1997). Historia de la Facultad de Filosofia y Letras. Eudeba.

Bustelo, N. V. y Dominguez Rubio, L. M. (2016). El antipositivismo como respuesta
a la crisis civilizatoria: el proyecto filosofico-politico de Alejandro Korn.
Cuadernos del Sur, 45, 23-40. HTTP://HDL.HANDLE.NET/11336/179486

Confederacion Espiritista Panamericana (1921). Primer Congreso Interno Espiritista
Argentino. Constancia.

Dagfal, A. (1997). Discursos, instituciones y practicas presentes en la etapa previa
a la profesionalizacion de la disciplina psicologica en la argentina (1945-1955).
Cuadernos Argentinos de Historia de la Psicologia, 3(1/2), 173-195.

Dagfal, A. A. (2012). Luis Maria Ravagnan: psicologia y filosofia: del bergsonismo a
la fenomenologia existencial. Revista de Psicologia, 12, 71-107. HTTP://HDL.
HANDLE.NET/11336/195306

Dessoir, M. (1889). Die Parapsychologie. Eine Entgegnung auf den Artikel: “Der
Prophet” Sphinx, 7, 341-344.

Dessoir, M. (1917). Vom Jenseits der Seele: Die Geheimwissenschaften in kritischer
Betrachtung. Ferdinand Enke.

Donnantuoni Moratto, M .A. (2014). El antipositivismo y la formacioén de un nuevo
discurso filosofico en Coriolano Alberini. Revista de Filosofia y Teoria Politica,
45, 1-30. HTTP://HDL.HANDLE.NET/11336/105543

Driesch, H. (1932). Parapsychologie: Die Wissenschaft von de okkulten Erscheinungen.
Methodik und Theorie. Verlag F. Bruckmann AG, Druck F. Bruckmann AG.

Efrén, D. (1930, 27 de abril). [Carta a Ricardo Rojas]. Legajo David Efrén. Direccion
Técnica de Alumnos, Departamento de Archivos, Facultad de Filosofia y Letras
(Caja 90349). Universidad de Buenos Aires.

Revista de Psicologia, 24(2), 2-20 | 2025 | ISSN 2422-572X

https://doi.org/10.24215/2422572Xe193

—_
(00)



. Psicologos y espiritistas 1920-1940
|'6V|PS| Parra I

Efron, D. (1941). Gesture and environment. King's Crown Press.

Efron, D. (1944). Telepathic skin-writing. The Journal of Parapsychology, 8(4), 272-
286.

Fernandez, J. S. (1932). La célula fotoeléctrica y la percepcion del mundo espiritual
[folleto]. Constancia.

Fernandez, J. (1933a). Tres sesiones historicas con Ofelia G. de Ricur. Boletin de
Experimentacion, 1, 11-16.

Fernandez, J. (1933b). Un nuevo y valioso médium: Luis Maria Ravagnan.
Constancia, 56(2397), 618-620.

Fernandez, J. S. (1933c). Nuestros fendmenos en la Universidad de Buenos Aires.
Constancia, 56(2403), 813-814.

Fernandez, J. S. (1934). Materia, luz y espiritu [folleto]. Constancia.
Fernandez, J.S. (1935). Experimentacion local. Constancia, 58(2431), 51-52.
Fernandez, J. S. (1936). La clarividencia [folleto]. Constancia.

Fernandez, J. S. (1941). Clarividencia y probabilidad: ensayo de aplicacion del método
estadistico en lo suprasensorial [folleto]. Constancia.

Fernandez, J. S. (1949). Introducciéon matematica al estudio de los fenomenos de ESP
[folleto]. Sociedad Argentina de Parapsicologia.

Fernandez, J. (1963). Mas alla de la cuarta dimension. Constancia.

Foradori, I. A. (1941). Enrique Mouchet, una vida, una vocacion. Instituto Cultural
Joaquin B. Gonzalez.

Gangui, A. y Ortiz, E. L. (2014). Einstein en la Argentina: el impacto cientifico de su
visita. En P. Bruno (coord.), Visitas culturales en la Argentina (1898-1936) (pp.
167-189). Biblos.

Giménez, G. (1919). El bergsonianismo y la doctrina espirita. Constancia, 62(1649),
345-347.

Gimeno, J. (2019). David Efrén: Biography of a forgotten pioneer in psychical
research. Journal of the Society for Psychical Research, 83(2), 102-115.

Gorriti, F. (1937). Estados de parapsiquiatria. La Semana Médica, 2, 3-19 (p. 4)
[separata].

Grasset, J. (1904). Le spiritisme devant la science. Masson.

Hervieu-Léger, D. (1999/2004). El peregrino y el convertido: la religion en
movimiento. Ediciones del Helénico.

Jiménez de Asua, L. (1941/1949). La telepatia en la administracion de justicia criminal.
El criminalista, Tomo III (pp. 207-208 y 223-227). Tipografica Editora Argentina.

Klappenbach, H. A. A. (2006). Periodizacion de la psicologia en Argentina. Revista de
Historia de la Psicologia, 27(1), 109-164. HTTP://HDL.HANDLE.NET/11336/159519

Klappenbach, H. (2009). La psicologia argentina al promediar el siglo XX: La figura
de Luis Maria Ravagnan. Memorandum, 17, 74-87.

Revista de Psicologia, 24(2), 2-20 | 2025 | ISSN 2422-572X

https://doi.org/10.24215/2422572Xe193

—
O



. Psicologos y espiritistas 1920-1940
|'6V|PS| Parra I

La crisis de la psicologia contemporanea. (1926). La Idea, 35, 11-12.

Le Maléfan, P.; Evrard, R. y Alvarado C.S. (2013). Spiritist delusions and spiritism in
the nosography of French psychiatry (1850-1950). History of Psychiatry, 24(4),
477-491.

Lévy-Valensi, J. (1910). Spiritisme et folie. L’Encéphale, 5(6), 696-716.

Lévy-Valensi, ]J. (1927). L’automatisme mental dans les délires systematizes
chroniques d’influence et hallucinatoires: le syndrome de dépossession. Masson.

Lévy-Valensi, J. (1930). Manual de psiquiatria. Salvat.
Lévy-Valensi, J. y Génil-Perrin, G. (1912). Délire spirite. L’Encéphale, 7(4), 89-90.

Matsuo, A. (2023). Women of the Paranormal: A Brief History, Vol. 1. Barbara A.
Fisher Publishing.

Molina, V. (1918). La telepatia o telestesia. Estudios, 14, 338-343.

Mouchet, E. (1941). (Ed.). Ordenanza de creacion del Instituto de Psicologia. En
Anales del Instituto de Psicologia de la Facultad de Filosofia y Letras de la
Universidad de Buenos Aires, Tomos 1-3. Imprenta de la Universidad.

Musso, J. R. (1973). Parapsychology in Argentina. En A. Angoff y B. Shapin (Eds.).
Parapsychology today: A geographical view (pp.144-172). Parapsychology
Foundation.

Osty, E. y Osty, M. (1933). Les pouvoirs inconnus de l'esprit sur la matiére.
Philosophical Review, 42, 442.

Owen, A. (2004). The Darkened Room: Women, Power, and Spiritualism in Late
Victorian England. University of Chicago Press.

Pareti, G. (2017). Hans Driesch’s interest in the psychical research: A historical
study. Medicina Historica, 1(3), 156-162.

Parra, A. (2024). Entre médicos y médiums: Saberes, tensiones y limites en el
espiritismo argentino (1880-1959). Biblos.

Parra, A. (2025). Degenerateness, mental hygiene, and spiritism: Debates in the old
argentine medical press. Journal of the History of the Behavioral Sciences, 61(1),
€70003 HTTPS://DOL.ORG/10.1002/JHBS.70003

Price, H. (1930). Rudi Schneider: A scientific examination of his mediumpship.
Methuen and Co.

Richet, C. (1923). Tratado de metapsiquica: cuarenta afios de trabajos psiquicos.
Araluce.

Sosa, P. J. (2020). La recepciéon de Bergson en Argentina: la mediacién espafiola y
las lecturas de la generacion de 1910. Ideas. Revista de Filosofia Moderna y
Contemporanea, 12, 82-123.

Sosa, E. (2022, 28 de abril). Historia del Hospital Udaondo. La Chacrita Online.
HTTPS://WWW.LACHACRITAONLINE.COM.AR/HISTORIA-DEL-HOSPITAL-UDAONDO.
HTML

Una entrevista con el eminente sabio Prof. Hans Driesch. (1928). La Idea, 61bis, 14.

Revista de Psicologia, 24(2), 2-20 | 2025 | ISSN 2422-572X

https://doi.org/10.24215/2422572Xe193

2

o



